
 

 

 

 

 

S I N N   F I N D E N   U N D   V E R K Ö R P E R N 

L o g o t h e r a p i e   &   E m b o d i m e n t 

 

Theresa Verdin, Bakk.rer.nat. 

 

 

 

D I P L O M A R B E I T 

für den Abschluss der Ausbildung  

zur Diplomierten Lebens- und Sozialberaterin 

an der Europäischen Akademie für Logotherapie - Universitär 

 

 

 

Jahrgang 2023–2026 

Klagenfurt am Wörthersee, am 24.09.2025 

 



 

1 

 

 

 

 

 

 

„Der Geist ist wie der Wind  

und der Körper wie der Sand:  

Wenn du wissen willst, wie der Wind weht,  

kannst du auf den Sand schauen.“  

 

Bonnie Bainbridge Cohen 

(Ismeta, 2024). 

  



 

2 

 

 

 

 

 

 

E i d e s s t a t t l i c h e   E r k l ä r u n g 

 

Ich, Theresa Verdin, versichere hiermit, dass ich die vorliegende Arbeit ohne fremde 

Hilfe und ohne Benutzung anderer als der angegebenen Quellen und Hilfsmittel 

angefertigt und die den benutzten Quellen wörtlich oder inhaltlich entnommenen 

Stellen als solche kenntlich gemacht habe. 

Diese Arbeit wurde in gleicher oder ähnlicher Form noch keiner anderen Stelle als 

Prüfungsleistung vorgelegt. 

 

 

Theresa Verdin, Bakk.rer.nat. 

Klagenfurt am Wörthersee, am 24.09.2025 

 

 

G e n d e r-E r k l ä r u n g 

 

Zur besseren Lesbarkeit wird in dieser Diplomarbeit das generische Maskulinum 

verwendet. Die gewählten Personenbezeichnungen beziehen sich gleichermaßen auf 

alle Geschlechter (LGBTQIA+). 

 

 

 

 

 

  



 

3 

I N H A L T S V E R Z E I C H N I S 

 

MOTIVATION ZUM THEMA ....................................................................................... 4 

2 PERSPEKTIVEN, 3 DIMENSIONEN ....................................................................... 5 

Logotherapie und Embodiment ............................................................................... 5 

Körper, Geist und Seele .......................................................................................... 6 

Die geistige, noetische Dimension....................................................................... 6 

Die psychische, seelische Dimension .................................................................. 6 

Die somatische, physische Dimension ................................................................ 7 

REDEN ALLEIN REICHT NICHT ............................................................................... 8 

Das Körper-Geist-Problem ...................................................................................... 8 

Embodiment: Warum reden allein nicht reicht ......................................................... 8 

Der Mensch steht in Beziehung und ist somit embodied ..................................... 9 

Psychologische Forschung und Embodiment in der Beratung .......................... 10 

Der Prozess der Entfremdung vom Körper ........................................................ 12 

Die verloren gegangene Einheit wiederfinden ................................................... 13 

BEWEGLICHKEIT BRINGT SINN ............................................................................ 16 

Leben ist Bewegung, Bewegung ist Leben ........................................................... 16 

Beweglichkeit bringt Sinn ...................................................................................... 17 

Körperausdruck als Realisierung von Sinn ........................................................... 17 

In den Flow kommen ............................................................................................. 18 

SINNVERKÖRPERTE LEBENSBERATUNG ........................................................... 21 

Expressive Arts Therapy: Tamalpa Life/Art Process© .......................................... 21 

Ein Anwendungsbeispiel aus eigener Praxis ........................................................ 24 

SCHLUSSWORT ...................................................................................................... 27 

LITERATURVERZEICHNIS ...................................................................................... 29 

 

  



 

4 

MOTIVATION ZUM THEMA 

Mein Ausbildungsschwerpunkt liegt in der Logotherapie und Existenzanalyse. Viktor 

Emil Frankl bringt in dieser Lehre die geistige Dimension auf die Bühne, wo sie voller 

Stolz ihre Trotzmacht demonstrieren darf. Ich teile die positive Weltanschauung dieser 

Philosophie und die sinn- und wertorientierte Gesprächsführung ist zentrale Grundlage 

meiner Beratertätigkeit. 

Ich komme aber nicht umhin, den Körper auch auf die Bühne zu holen, und kann nicht 

anders, als dem Körper mehr als nur physiologische Prozesse zuzuschreiben. Der 

Kopf braucht seinen Körper! In meinen Beratungen sollen Körper und Geist 

gleichwertig nebeneinander stehen. 

Schließe ich meine Erfahrungen aus persönlichen Lebenskrisen, an denen ich 

wachsen durfte, mit ein, so fehlt mir noch eine wichtige Komponente für eine gute 

Beratung: Bewegung. Denn Bewegung ist Leben und Leben ist Bewegung. Ich denke 

dabei sowohl an die körperliche Aktivität als auch an ein „Geistig-ins-Tun-Kommen“. 

Mein Blick in Richtung Körperausdruck und Kunst kann das Bild einer für mich 

stimmigen und ganzheitlichen Beratung vervollständigen. Ich bilde mich laufend im 

Bereich Embodiment weiter und bin dabei mit einer Schule in Kontakt gekommen, die 

sich dem Körperausdruck durch freien Tanz sowie dem kreativen, geistigen Ausdruck 

durch Malen, Schreiben, Bewegen und Performen widmet. Ich stelle sie im 

Schlusskapitel dieser Arbeit vor. 

Die Kombination der genannten Zugänge und Theorien entspricht dem Weg, den ich 

als Lebensberaterin gehen möchte, um beim Klienten echte Veränderung zu bewirken 

und ihn zum Regisseur seines Lebens werden zu lassen. Es geht mir darum, 

Menschen aus ihrer körperlichen Entfremdung herauszubegleiten, sodass ihr Geist im 

Körper wieder eine Heimat findet und sich in aller Freiheit entfaltet. 

 

Die vorliegende Diplomarbeit dient mir als theoretische und wissenschaftlich fundierte 

Grundlage für meine Praxis. Ich verbinde die Sichtweise der Logotherapie mit jener 

der Embodiment-Theorie und führe aus, warum nach neuen wissenschaftlichen 

Erkenntnissen reden allein nicht ausreicht. Dem Leser wird eine Idee davon 

mitgegeben, wie die Verknüpfung von Körper und Geist in der Bewegung 

beziehungsweise in der Lebensberatung gelingen kann.  



 

5 

2 PERSPEKTIVEN, 3 DIMENSIONEN 

Wie eingangs erwähnt, arbeitet die vorliegende Arbeit die Verbindungen und 

möglichen Verknüpfungswege zweier unterschiedlicher Theorien heraus. Es sind dies 

die Logotherapie und Existenzanalyse nach Viktor Emil Frankl und das sogenannte 

Embodiment-Konzept. Dazu werden im ersten Schritt beide Perspektiven mit ihren 

relevanten Aspekten kurz skizziert. 

Logotherapie und Embodiment 

In der Logotherapie ist die geistige (noetische) Dimension der Mittelpunkt, denn mit 

ihrer Hilfe kann der Mensch zu seiner Leiblichkeit und Befindlichkeit frei Stellung 

beziehen. Somit setzt man im Gespräch vorwiegend in dieser Geistigkeit an, wobei 

trotzdem nicht auf die anderen beiden Dimensionen – Körper und Seele – vergessen 

wird. Es geht vielmehr darum, mithilfe geistiger Kräfte psychische, (psycho-

)somatische und geistige Veränderungen zu bewirken. Aus Viktor Frankls Perspektive 

stellt es sich demnach so dar, dass eine ganzheitliche Beratung dann stattfindet, wenn 

man in die noetische Dimension vordringt (vgl. Lukas, 2023, S. 23f.). 

In den letzten Jahren hat sich in der wissenschaftlichen Landschaft viel getan und das 

belebt und erneuert vor allem den Blick auf die körperliche Dimension. Berühmte 

wissenschaftliche Vertreter des Embodiment konstatieren, dass für eine ganzheitliche 

Beratung reden allein nicht ausreicht. Der Körper muss miteinbezogen werden (vgl. 

Storch & al., 2010, S. 8). Denn der Körper sammelt alle sinnlich-motorischen Eindrücke 

und noch bevor der Verstand etwas entziffern kann, hat der Körper mit allen Sinnen 

erfasst und wahrgenommen. Erst danach fasst der Verstand das Erlebte in Worte. 

Körper und Geist befinden sich im ständigen Austausch und müssen daher als Einheit 

betrachtet werden (vgl. Storch et al., 2021, S. 11f.). 

Zwischen diesen beiden Theorien liegen nicht nur viele neue Forschungserkenntnisse, 

sondern auch die Verwendung der einzelnen Begrifflichkeiten unterscheidet sich. 

Daher folgt eine Beschreibung der drei Dimensionen Körper, Seele und Geist nach 

Viktor E. Frankl. Diesen wird das Embodiment-Gedankengut gegenübergestellt, um 

die Gemeinsamkeiten und Unterschiede zu beleuchten. 



 

6 

Körper, Geist und Seele 

Die geistige, noetische Dimension 

In der Logotherapie wird die geistige Ebene als jene Dimension verstanden, durch die 

der Mensch erst als Mensch sichtbar wird. Unser Werteverständnis, ethisches 

Empfinden (Gewissen), sachliches und künstlerisches Interesse, schöpferisches 

Gestalten sowie die Liebe, Religiosität und Intentionalität sind alle im Geist (Nous) 

angesiedelt. Das Menschlichste am Menschen sind sein Werteverständnis und seine 

Sehnsucht nach Sinn. Die Logotherapie betrachtet den Geist ungleich dem Verstand 

und der Intelligenz (vgl. Lukas, 2023, S. 22). 

Als Intelligenz wiederum bezeichnet Wolfgang Tschacher, einer der führenden 

Embodiment-Vertreter im deutschsprachigen Raum, eine Eigenschaft der Kognition, 

genauer das Denkvermögen. Wenn man im Embodiment allgemein vom Geist spricht, 

dann meint man gleichermaßen den Verstand, das Denken, das kognitive System, die 

Psyche und das dem Geist zugehörige Organ, nämlich das Gehirn (vgl. Storch & al., 

2010, S. 15).  

Die psychische, seelische Dimension 

Die psychische Ebene des Menschen ist in der Logotherapie die Sphäre der 

seelischen Phänomene, wie die Gestimmtheit, die Befindlichkeit, (Trieb-)Gefühle, 

Instinkte, Begierden und Affekte. Hinzu gesellen sich noch die sozialen Prägungen und 

erworbenen Verhaltensmuster sowie die intellektuellen Begabungen des Menschen 

(vgl. Lukas, 2023, S. 22). Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die Psyche als 

Dimension der Emotion und Kognition verstanden wird. Die Kognition wird dabei als 

Teil des Gehirns und seiner biologischen Funktion betrachtet und deshalb nicht der 

geistigen Dimension zugeordnet (vgl. Schechner & Zürner, 2018, S. 41). Das 

sogenannte Psychophysikum beschreibt die untrennbare Verbindung zwischen Körper 

und Psyche und wird in der Logotherapie dem Noetischen gegenübergestellt. 

In der Embodiment-Literatur hingegen wird die Psyche als Teil des Geistes definiert. 

Gleichzeitig aber schreibt Wolfgang Tschacher von der Wechselwirkung zwischen 

Gehirn, Geist und Psyche, wodurch die Psyche zumindest eine eigenständige 

Erwähnung findet (vgl. Storch & al., 2010, S. 15). Maja Storch, ebenfalls eine führende 

Embodiment-Vertreterin im deutschsprachigen Raum und Psychologin, beschreibt die 

Psyche kurz und bündig als die „innere Gesamtheit“ (Storch et al., 2021, S. 12). Eines 



 

7 

jedenfalls wird durchgängig, eindeutig und ähnlich dem Psychophysikum Viktor 

Frankls formuliert, nämlich dass Körper, Geist und Psyche untrennbar miteinander 

verbunden sind und in ständiger Wechselwirkung zueinander stehen. 

Die somatische, physische Dimension 

Der Körper, die sogenannte somatische oder physische Dimension, ist für Viktor Frankl 

jene Ebene, in der sich alle leiblichen Phänomene abspielen. Dies umfasst die 

biologisch-physiologischen Körperfunktionen mit den zugehörigen chemischen und 

physikalischen Prozessen sowie das organische Zellgeschehen (vgl. Lukas, 2023, S. 

21f.).  

Aus Perspektive des Embodiment ist der Körper weit mehr als nur jener Teil, der mit 

motorischen Reaktionen und einem bestimmten Verhalten auf Reize und Ereignisse 

aus der Umwelt reagiert. Das körperliche Geschehen wird als die sensomotorische 

Komponente eines jeden Gedankens und eines jeden Gefühls betrachtet, wobei mit 

Körpergeschehen einzelne motorische Aktionen genauso wie Bewegungsabläufe oder 

sogar ganze Verhaltenssequenzen gemeint sind (vgl. Storch & al., 2010, S. 39).  

 

In einem Punkt sind sich beide Theorien einig: Körper, Gehirn, Geist und Psyche sind 

untrennbar miteinander verbunden und stehen in ständiger Wechselwirkung 

zueinander. Es gibt keine vermittelnde Hauptzentrale, sondern alle Ebenen stehen 

gleichwertig nebeneinander. Viktor Frankl fand bekanntlich die Worte „Einheit trotz 

Mannigfaltigkeit“. 

 

Ab hier werden nun die Begriffe Geist, Psyche und Seele synonym verwendet. Der 

Körper wird diesen gegenübergestellt, da es dem gesamten Thema dienlich ist. Wenn 

es einer genaueren Differenzierung bedarf, wird dies an betreffender Stelle gesondert 

erklärt und ausgeführt.  

 

  



 

8 

REDEN ALLEIN REICHT NICHT 

Das Körper-Geist-Problem 

Schon die antiken Philosophen machten sich Gedanken über die Beziehung zwischen 

dem menschlichen Geist und dem Körper. Am Leben zu sein, bedeutete in der alten 

Welt gleichzeitig eine Seele, einen Geist zu haben. Etwa 1000 Jahre später spricht 

René Descartes seinen berühmten Satz „Cogito ergo sum“ („Ich denke, also bin ich“) 

und prägt damit unsere abendländische Perspektive bis heute. Seit Descartes leben 

wir hauptsächlich in unserem Kopf und haben den Teil, der sich in Richtung Boden 

erstreckt, unseren Körper, vor allem im Beratungskontext nahezu vergessen. Nur 

langsam wird diese Sichtweise wieder aufgebrochen. 

Postmoderne Vertreter der diversen wissenschaftlichen Richtungen (Philosophie, 

Psychologie, Neurobiologie, Kognitionswissenschaft), die sich mit dem Körper-Geist-

Problem auseinandersetzen, sind überwiegend den Materialisten zuzuordnen. Sie 

gehen davon aus, dass sowohl das biologische als auch das geistige Leben auf das 

Physische zurückzuführen sind, wobei sich heute genauso wie damals die Frage nach 

den Zusammenhängen stellt. In der heutigen Forschung widmet man sich 

beispielsweise dem Zusammenhang zwischen dem Geistigen (meint hier: Gefühle, 

Erinnerungen, Entscheidungen und Überlegungen) und vom Gehirn gesteuerten 

Prozessen im Körper (vgl. Pichler, 2013, S. 53ff.). 

Aktuell boomt die Neurowissenschaft und das hat zur Folge, dass die seit jeher 

geführte Diskussion über den Zusammenhang von Körper und Geist wieder neu 

entflammt. Körper meint hier „Leib“, also Materie, Körper und Gehirn. Geist meint hier 

„Seele“, also Psyche, Bewusstsein, Denken und Kognition (Kognition als die 

vielfältigen Prozesse des Denkens). Neuere wissenschaftliche Fragen drehen sich 

etwa um den Stellenwert des Bewusstseins (vgl. Storch & al., 2010, S. 16). 

Es kann auch heute das Körper-Geist-Problem nicht gelöst werden, aber es lassen 

sich Details präziser definieren und somit auch diskutieren. Das Embodiment-Konzept 

kann als ein Teilaspekt dieser uralten philosophischen Frage betrachtet werden und 

wird im nächsten Abschnitt genauer vorgestellt. 

Embodiment: Warum reden allein nicht reicht 

Im wissenschaftlichen Sprachgebrauch wird mit dem Begriff Embodiment (wörtlich 

übersetzt „Verkörperung“) das Einbeziehen des Körpers in das wissenschaftliche 

Denken bezeichnet. Embodiment wurde dabei nicht von einer konkreten Person 



 

9 

„erfunden“, sondern ist ein Zugang, der sich seit geraumer Zeit in den 

unterschiedlichen Wissenschaftsdisziplinen etabliert. Embodiment ist eine 

„konzeptuelle Neuorientierung der Psychologie und Kognitionswissenschaften“ 

(Tschacher et al., 2014, S. 57). 

Der Mensch steht in Beziehung und ist somit embodied 

Es gibt viele Wege, um zu definieren, wodurch der Mensch zum Menschen wird oder 

wodurch er sich von anderen Tieren oder einem Computer unterscheidet. Viktor Frankl 

war überzeugt davon, dass dies über die geistige Dimension zu beantworten ist. KI-

Forscher wählen die Intelligenz als zentrales Unterscheidungsmerkmal, denn bis heute 

gibt es keinen Computer und kein Programm, die nur annähernd mit menschlicher 

Intelligenz konkurrieren können. So geht man davon aus, dass der tiefere Grund für 

das eigentliche Versagen künstlicher Intelligenz der ist, dass intelligentes Denken 

immer in Beziehung steht. In Beziehung mit der Informationsverarbeitung – also dem 

Denken – auf der einen Seite und dem Körper und der Umwelt auf der anderen Seite. 

Diese Beziehung wird als „Embodiment“ bezeichnet. Also ein Verkörpertsein der 

Intelligenz sowie die zusätzliche Einbettung in Umwelt-Situationen und soziale 

Beziehungen. 

Die Art und Weise, wie ein Mensch zu Intelligenz und Expertise gelangt, unterscheidet 

sich ganz klar von der, wie ein regelgeleiteter Computer funktioniert. „Wahre Experten 

haben ihr Wissen sprichwörtlich verkörpert: Experten ‚fühlen‘, wenn sie richtig liegen, 

und ‚sehen‘ einen guten Lösungsweg“ (Storch & al., 2010, S. 14). 

Kognition ist ein Sammelbegriff, der alle unterschiedlichen Prozesse des Denkens 

zusammenfassen möchte. Dies umfasst vieles, unter anderem Wahrnehmen, 

Erkennen, Planen, Problemlösen, Erinnern. Intelligenz ist das Denkvermögen, also 

eine Eigenschaft der Kognition. Sie beschreibt die Fähigkeit, sich kognitiv auf Neues 

einzustellen und etwa neue Sinnzusammenhänge zu erfassen und herzustellen. Was 

man in der Forschung klar herausgefunden hat, ist, dass Kognition und Intelligenz als 

reine Kopfgeburt nicht funktionieren können. Es braucht einen Körper. 

„Embodied“ bedeutet also, dass Denkprozesse immer in Wechselwirkung mit dem 

Zustand des Körpers stattfinden. Wobei mit Körperzuständen Körperspannung, 

Köperhaltung und Körperausdruck gemeint sind und sogar Gefühle (Emotionen, 

Affekte) miteinschließen.  



 

10 

Durch Körperzustände und Gefühle ist Kognition also embodied und durch die Umwelt 

ist sie situiert. Unser Denken ist demnach ohne unseren Körper und ohne unsere 

Umwelt nicht möglich. Unser Denken und unsere Gefühle hängen eng mit unserem 

Körperausdruck zusammen. Maja Storch beschreibt den Körper als eine Bühne für 

Gefühle und Verstand (vgl. Storch & al., 2010, S. 7). Das hat Viktor Frankl auch schon 

erkannt und unter seinem bekannten Begriff „Psychophysikum“ zusammengefasst und 

beschrieben. 

Psychologische Forschung und Embodiment in der Beratung 

Wenn wir denken, handeln und fühlen, dann tun wir das niemals ohne unseren Körper. 

Meist wird man es uns ansehen, wie es uns gefühlsmäßig geht. Auch die 

Persönlichkeit eines Menschen lässt sich an seinem Körperausdruck ablesen. Dabei 

ist es nicht so, dass immer zuerst die Psyche auf den Körper einwirkt, sondern es gilt 

als wissenschaftlich erwiesen, dass dies auch umgekehrt erfolgt. Das 

Körpergeschehen kann genauso die Ursache für ein psychisches Erleben sein. Mithilfe 

unserer Skelettmuskulatur, die der willentlichen Kontrolle gut zugänglich ist, können 

wir unsere Emotionen beeinflussen. Das bedeutet, dass wir mittels gezielter 

Körperarbeit beispielsweise Emotionsregulation erlernen können. Durch die richtige 

Körperposition, die Kontraktion bestimmter Muskeln sowie geeignete Atemrhythmen 

lassen sich ganz bestimmte Emotionen erzeugen. Aber es ist noch weitaus mehr 

möglich. Man kann sogar Einfluss auf die Einstellung, die jemand zu einem bestimmten 

Thema hat, ausüben. Ist jemand strikt gegen etwas, kann man trotzdem seine 

Zustimmung erhalten, indem man ihn dazu bringt, mit dem Kopf zu nicken (vgl. Storch 

& al., 2010, S. 37ff.). 

Was bedeuten all diese wissenschaftlichen Erkenntnisse nun für die Beratung? Maja 

Storch, Psychologin und Wissenschaftlerin, findet klare Worte: „Zu jeder intellektuell 

entwickelten Strategie gehört das entsprechende Embodiment, wenn sie erfolgreich 

sein soll“ (Storch & al., 2010, S. 63). Denken wir an Emotionsregulation: gerade 

derjenige, der mit seinen Gefühlen arbeiten will, muss auch lernen, wie er mit seinem 

Körper arbeitet. Nehmen wir als Beispiel die Wut. Sie sitzt immer auch im Körper und 

aus dem muss sie auch wieder heraus. Dazu würde man nun ein Embodiment wählen, 

das dem Embodiment der Wut entgegengesetzt ist. Denn aus der Forschung weiß 

man, dass ein Gefühl, das keine zu ihm passende Verkörperung erfährt, sich nicht 

aufrechterhalten lässt. So könnte man im Falle der Wut beispielsweise eine gelassene 



 

11 

Heiterkeit verkörpern (vgl. Storch & al., 2010, S. 64). Wichtig ist, dass es hier keine 

allgemeinen Formeln gibt. Jeder Mensch ist einzigartig, ein Unikat, und so muss sich 

jeder sein individuelles Embodiment selbst erarbeiten. Das, was dabei herauskommt, 

kann bei verschiedenen Klienten sehr unterschiedlich aussehen, auch wenn sich 

natürlich trotzdem ähnliche Muster finden lassen (vgl. Storch & al., 2010, S. 66f.). In 

der Logotherapie sagt man sinngemäß, dass der Mensch, der das Problem hat, 

gleichzeitig auch die Lösung in sich trägt. Im Embodiment verhält es sich gleich. Der 

Berater begleitet den Klienten bei der Suche nach seiner individuellen Verkörperung, 

die Teil seines natürlichen Körperrepertoires ist. Lassen Sie mich noch ein Beispiel 

anführen. Denken wir an einen Klienten, der sicher und selbstbewusst auftreten 

möchte. Dies wird ihm nur dann gelingen, wenn er sich auch eine Körperhaltung und 

Bewegungsmuster erarbeitet, die die innere Haltung unterstützen. „Einstellungen und 

Stimmungen über Veränderungen der Körperhaltung zu beeinflussen, hat den Vorteil, 

dass die Körperhaltung auch unter hohem Stress willkürlich beeinflussbar bleibt“ 

(Tschacher et al., 2014, S. 59). Im Vorfeld ist eine detaillierte Auftragsklärung wichtig. 

Der Klient muss sich sein Ziel genauestens überlegen und im Detail beschreiben. Das 

ist deshalb so wichtig, weil man aus der Hirnforschung weiß, dass die Gefühlslagen, 

die Denkstile sowie die Handlungsabsicht und das dazu passende Embodiment zu ein- 

und demselben neuronalen Netzwerk gehören. Möchte sich der Klient also ein 

Embodiment erarbeiten, das gänzlich neu für ihn ist, dann muss de facto ein neues 

neuronales Netzwerk erschaffen werden. Dies kann nur gelingen, wenn man sich dem 

ganzen Vorgang individuell und im Detail, Schritt für Schritt, widmet. Auf diese Weise 

wird es an persönliche, bereits vorhandene Gedächtnisinhalte gekoppelt und nur so 

kann das neue Handeln authentisch sein und im Folgenden auch wirklich gelingen 

(vgl. Storch & al., 2010, S. 66).  

Mit dem Wissen um Körper und Psyche und deren Wechselspiel erhält der Klient die 

Freiheit zu wählen, er wird zum Gestalter seines körperlichen Handelns. Er kann die 

Verfassung, in der er sich wiederfinden möchte, frei wählen. Dies ist eines der 

Grundelemente in der Philosophie von Viktor Frankl – die Freiheit eines jeden 

Menschen. Der menschliche Wille gewinnt also mithilfe von Embodiment-Methoden 

die Macht über den Körper (zurück), was in der Logotherapie als „Freiheit des Willens“ 

bezeichnet wird. 

Im Beratungskontext kann auf diese Weise nachhaltige Persönlichkeitsentwicklung 

stattfinden. 



 

12 

Der Prozess der Entfremdung vom Körper 

Wir sind eine Einheit. Alles hängt zusammen. Heute ist das neurowissenschaftlich 

nachgewiesen. Aber warum sind wir im Erwachsenenalter so entfernt von unserem 

eigenen Körper? Wie kommt es zu dieser Entfremdung? Ist René Descartes schuld? 

Ein Blick in die Neurowissenschaft liefert Antworten. 

Von klein auf entwickeln sich unser Körper und unser Gehirn gemeinsam. Die erste 

und auch wichtigste Aufgabe des Gehirns besteht darin, Beziehungen herzustellen, 

aufrechtzuerhalten und diese zu gestalten. Das bleibt das ganze Leben so. 

Die ersten Beziehungen, die unser Gehirn bedient, sind jene einfachen Regelkreise, 

die die Steuerung von Körpervorgängen betreffen und Organfunktionen koordinieren. 

Dabei gilt: je öfter benutzt, desto stabiler und fester sind sie. In einer weiteren Stufe 

werden diese einfachen Regelkreise dann untereinander verbunden und auch ihre 

Aktivitäten werden aufeinander abgestimmt. So entstehen sogenannte neuronale 

Netzwerke, die die einfachen Regelkreise integrieren und koordinieren. Auch hier gilt: 

Je öfter sie benutzt werden, desto fester ausgeformt werden sie. Es sei erwähnt, dass 

diese Vorgänge schon im Mutterleib passieren, weshalb die allerersten komplexen 

Verschaltungsmuster im Gehirn innere Bilder des eigenen Körpers und die in ihm 

ablaufenden Prozesse sind.  

Es besteht also von Anfang an eine enge und unzertrennliche Beziehung zwischen 

dem Körper und seinem Gehirn. Beide sind voneinander abhängig. Wenn sich einer 

der beiden verändert, muss der andere darauf reagieren. Anders funktioniert es nicht. 

Im Laufe des Lebens passt das sich entwickelnde Gehirn seine neuronalen 

Verschaltungen an das an, womit es in einer engen Beziehung steht. Zu Beginn sind 

es der Mutterleib und eigene Körpervorgänge bzw. der eigene Körper. Mit der Zeit 

kommen Sinneswahrnehmungen hinzu und etwas später folgen zwischenmenschliche 

Beziehungen – die Komplexität steigt, aber das Prinzip bleibt das gleiche (vgl. Storch 

& al., 2010, S. 82ff.). 

Ab wann beginnen wir nun Gefahr zu laufen, diese intensive Verbindung zum eigenen 

Körper zu verlieren?  

Mit unserem Heranwachsen beginnt ein Anpassungsprozess, durch den unsere 

Beziehungserfahrungen zunehmend von anderen Menschen reguliert werden. Das ist 

überlebensnotwendig, da Menschenkinder lange Zeit nicht allein überlebensfähig sind. 

Wir brauchen den Schutz anderer Menschen.  



 

13 

Sei es nun ein „Sitz still!“ in der Schule, das unseren Bewegungsdrang unterdrückt, 

oder ein „Sei nicht so laut!“ der gestressten Eltern, das ein Lachen und gute Laune 

verdrängt – die Impulse aus unserem eigenen Körper werden im Zusammenleben mit 

anderen zunehmend kontrolliert. Ohne dass wir es bemerken, verlieren wir immer 

mehr das, was uns als Kind unser Denken, Fühlen und Handeln primär geprägt hat – 

unsere körpereigenen Erfahrungen inklusive der Sinneserfahrungen. Der Körper wird 

also immer mehr unterdrückt und abgetrennt. Das passiert jedem von uns, denn das 

Bedürfnis nach Zugehörigkeit ist uns angeboren. Sonderbar, aber trotzdem 

überlebensnotwendig. Man könnte sagen, dass wir unser Gefühl von unserem 

Verstand und unseren Körper von unserem Gehirn trennen. Wir entfremden uns 

zunehmend von unserem eigenen Körper. Dieser Prozess verläuft sehr subtil und wird 

vom sogenannten Imitationslernen unterstützt. Dabei wird das Verhalten von 

Vorbildern gespiegelt. Vor allem in westlichen Kulturen entkoppelt sich dadurch ab der 

Kindheit der Gefühlsausdruck (über Mimik und Gestik) von den tatsächlich 

empfundenen Gefühlen. Eine Abwehr von Gefühlen zeigt sich mitunter über muskuläre 

Anspannungen. Das wiederum wirkt sich auf Atmung und Haltungsmuster aus. Diese 

körperlichen Abwehrmuster werden umso fester, je häufiger und früher im Leben die 

Abwehr von Gefühlen stattgefunden hat. Seelische Verletzungen, die aus der frühen 

Kindheit stammen, werden auf diese Weise sehr nachhaltig verkörpert. Auch wenn wir 

bestimmte Gefühle überwinden können, ist es trotzdem möglich, dass diese 

verkörperten Erfahrungen in Form von resignierten oder verkrampften Haltungen ein 

Leben lang erhalten bleiben (vgl. Storch & al., 2010, S. 87ff.). 

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass wir als Einheit mit uns selbst geboren 

werden und mit dem Heranwachsen und Hineinwachsen in die uns umgebende Welt 

zunehmend von der Weisheit unseres Körpers abgeschnitten werden (vgl. Storch & 

al., 2010, S. 91). 

Die verloren gegangene Einheit wiederfinden 

Seinen eigenen Körper wiederzuentdecken, bedeutet, wieder einen Zugang zu sich 

selbst zu finden. Für eine ganzheitliche und sinnstiftende Beratung ist es obligat, den 

Klienten wieder in Verbindung mit sich selbst zu bringen. Das bedeutet zuvorderst, 

wieder eine Beziehung zum Körper, zur eigenen Leiblichkeit, herzustellen. Wenn der 

Körper dem Geist wieder Heimat wird, kann alles (wieder) gut werden.  



 

14 

Sinnvollerweise gibt der Lebensberater über Atmung und Achtsamkeit einen ersten 

Anstoß, um aus der Entfremdung herauszukommen. Daneben gibt es eine Vielzahl an 

Methoden, die sich erlernen lassen. Eine davon wird im letzten Kapitel dieser Arbeit 

näher ausgeführt. 

Die Neurowissenschaft hat die alles verändernde Entdeckung gemacht, dass unser 

Gehirn ein Leben lang wandlungs- und anpassungsfähig bleibt. Genauer gesagt 

verhält es sich so, dass sich Neuronenverbindungen, die wir nicht nutzen, wieder 

auflösen. Hingegen werden jene Muster des Erlebens und diejenigen 

Verhaltensweisen, die wir sehr oft aktivieren, verstärkt und unser Gehirn verkörpert 

diese, indem es neuronale Verschaltungsmuster strukturell verankert. Durch 

Wiederholungen verfestigen sich ab unserer Kindheit diverse Erlebnis- und 

Verhaltensmuster. Aber, und das ist ganz entscheidend, es bedeutet nicht, dass wir 

so, wie wir sind, auch bleiben müssen. Die Hirnforschung zeigt klar auf, dass wir uns 

zeitlebens neu konstruieren können. Zu jedem Zeitpunkt in unserem Leben können wir 

damit beginnen, anders zu sehen, zu fühlen und zu handeln. Wenn wir auf nur einer 

der Ebenen Körper, Geist oder Seele ein neues Muster zu kultivieren beginnen, dann 

zieht das die anderen Ebenen gleichsam mit. In der Neurobiologie nennt man dieses 

Phänomen „Kopplung“ (vgl. Storch & al., 2010, S. 92). Wenn wir uns beispielsweise in 

eine glückliche Stimmung versetzen, dann erinnern wir uns automatisch an jene Dinge, 

die mit dieser Stimmung in Verbindung stehen, da ein Erleben mit den zugehörigen 

Sinneseindrücken, Gefühlen und Gedächtnisinhalten verknüpft ist. So entstehen 

synchrone Erregungsmuster und verbinden ganze Erlebnisgestalten miteinander. Also 

nicht nur die Eigenschaften eines Objektes wie Farbe oder Form, sondern eben ganze 

Gestalten mit all ihren motorischen, sensorischen, affektiven und kognitiven Anteilen. 

Somit hat jede Veränderung auf einer Ebene – im Falle des Embodiment z. B. das 

motorische Muster der körperlichen Dimension – auch Auswirkungen auf die anderen 

Ebenen, also auf die sinnliche Wahrnehmung, die Affekte oder die Gedanken (vgl. 

Storch & al., 2010, S. 91f.). Es ist noch etwas komplexer, denn man hat auch 

herausgefunden, dass dies alles viel enger aneinandergekoppelt und enger 

miteinander verbunden ist, als bisher angenommen wurde. Das bedeutet, dass gerade 

deshalb, weil alles miteinander in Verbindung steht, eine tatsächliche Veränderung 

erschwert wird. Alles hängt zusammen: wahrnehmen, empfinden, fühlen, 

Stimmungen, Körperhaltung und eben all das, was im Körper passiert. Alles, was wir 

uns im Laufe unseres Lebens angeeignet haben – je länger, desto fester und desto 



 

15 

schwieriger das Auflösen. Trotzdem aber bleibt unser Gehirn umbaufähig! So kommen 

wir nun zu einem wesentlichen Punkt: Veränderungen müssen auf mehreren Ebenen 

herbeigeführt werden. Gespräche und tiefgründiges Nachdenken allein können keine 

großen Veränderungen herbeiführen. Es geht vielmehr darum, dass etwas Neues 

erlernt werden muss, und dazu braucht es reale Erfahrungen, die wir mit all unseren 

Sinnen machen (vgl. Storch & al., 2010, S. 93f.). 

Damit tiefgreifende Veränderung passieren kann, muss „[…] ein wichtiges, positiv 

besetztes und sehr tief sitzendes inneres Bedürfnis in einem Menschen geweckt 

werden, um ihn dazu zu bringen, eine schlechte Angewohnheit freiwillig aufzugeben. 

Es müsste so etwas wie eine tiefe innere Berührung erfolgen, eine möglicherweise 

schon lange verschüttete Sehnsucht in dem betreffenden Menschen wach werden“ 

(Storch & al., 2010, S. 95). Und dazu müssen wir unseren Körper wiederentdecken. 

Vom Körper ausgehend lassen sich über die Veränderung der Muster, die von den 

Rezeptoren der Muskeln und der Sinnesorgane kommen, Gefühle verändern. Mit der 

Veränderung der Gefühle verändert sich das Denken. Damit verändert sich „die 

Erinnerung an das Alte und die Wahrnehmungsfähigkeit für das Neue“ (Storch & al., 

2010, S. 95). 

Aus der neurowissenschaftlichen Forschung wissen wir also, dass Veränderung 

möglich ist. Selbst eine seit Kindheitstagen angewöhnte zusammengesunkene 

Köperhaltung lässt sich wieder aufrichten. Studien konnten zeigen, dass sogar die für 

die Eigenwahrnehmung des Körpers zuständigen Netzwerke im Gehirn verändert und 

neu organisiert werden können (vgl. Storch & al., 2010, S. 96). 

Alles, was es dazu braucht, ist der Körper. Denn er bietet „einen leichten Zugang zu 

allen Ebenen des Erlebens und Verhaltens, zu den im Gehirn abgespeicherten 

Sinneseindrücken, den Gefühlen. Den unbewusst gesteuerten Verhaltensmustern, 

und nicht zuletzt den frühen Erinnerungen“ (Storch & al., 2010, S. 97). 

In der Logotherapie geht es darum, mithilfe geistiger Kräfte psychische, (psycho-

)somatische als auch geistige Veränderungen zu bewirken. Genauso können über die 

körperliche Dimension mittels Embodiment-Methoden alle Ebenen angestoßen 

werden und zu echten Veränderungen führen. Eine Kombination beider Theorien in 

der Lebensberatung bringt mehr Möglichkeiten für den Berater und den Klienten. 



 

16 

BEWEGLICHKEIT BRINGT SINN 

Leben ist Bewegung, Bewegung ist Leben 

„Leben ist Bewegung. Und Bewegung ist Wandlung. Sich zu bewegen, sich bewegen 

zu lassen, etwas in Bewegung zu bringen sind menschliche Grundbedürfnisse“ (Girod-

Perrot, 2017, S. 13). Ohne Bewegung passiert nichts, kein Atmen, kein Leben. Erst die 

Bewegung, sei es die körperliche Aktivität oder „ein geistig ins Tun Kommen“, kann 

Veränderung herbeiführen und dem Klienten (wieder) zu sinnerfülltem Leben 

verhelfen. Susanne Linke, deutsche Tänzerin und Choreografin (*1944), hat es in 

einem Interview wie folgt formuliert: „Unser Körper ist der Ort unserer Bewegung, 

unsere Seele ist der Ort unserer Bewegtheit und unser Geist ist der Ort unserer 

Beweglichkeit“. 

Körperliche Bewegung lässt sich als Wahrnehmungsveränderung beschreiben, denn 

wenn wir uns körperlich bewegen, dann nehmen wir Grenzen wahr. Diese Grenzen 

können unterschiedlicher Natur sein: räumlich, geistig, seelisch, natürlich oder 

aufgrund von Krankheit und Alter vorhandene körperliche 

Bewegungseinschränkungen. Aus diesen Grenzen heraus ergibt sich gleichzeitig eine 

Wahrnehmung von Veränderung, denn sie muss unmittelbar erfolgen. Mit 

Veränderung ist hier eine Bewegung gemeint, die im Körper, im Geist oder in der Welt 

ihren Ausdruck findet (vgl. Schüler, 2014, S. 53ff.). 

Wenn nun Körper und Geist über die Bewegung, wie zum Beispiel im freien Tanz, in 

einen Dialog treten, dann tauchen kreative Ideen und Impulse, aber auch 

einschränkende Faktoren auf. Die in der Entwicklung eines jeden Menschen 

angenommenen Gewohnheiten, Spiegelungen von (vermeintlichen) Vorbildern und 

vorgelebten Wertevorstellungen der umgebenden Umwelt können sich als Hindernisse 

für den (kreativen) Bewegungsprozess zeigen. So wird also das Bewusstsein mit 

Störfaktoren konfrontiert. Als Antwort können neue Handlungsimpulse und -strategien 

exploriert werden. Auf diese Weise zeigen sich der Person Wahlmöglichkeiten. Gibt 

sich der Klient diesen Möglichkeiten kreativ und verspielt hin, dann bedeutet das, dass 

er Entscheidungen trifft und sich selbst als handlungsfähig erlebt (vgl. Bischof & 

Lampert, 2020, S. 243f.). Was in der Logotherapie also über den sprachlichen 

Austausch erarbeitet werden kann, lässt sich auch in der Bewegung erreichen. 

Verbindet man in der Lebensberatung die Bewegungsexploration beispielsweise mit 

einem sokratischen Dialog, so meine ich, kann eine Potenzierung erfolgen. Die 

logotherapeutisch angesprochene geistige Dimension wird auch aus der körperlichen 



 

17 

Dimension heraus angestoßen und in Bewegung gebracht. Der Klient kann aus und 

mittels der Bewegung in eine emotionale Bewegtheit kommen und in weiterer Folge 

sich seiner geistigen Beweglichkeit bewusst werden und schlussendlich davon 

Gebrauch machen. 

Mittels Bewegungsexploration können neue bewegte Erfahrungen gemacht werden 

und ein neues Bewusstsein kann für einen selbst entsteht. Mit diesem neu erlangten 

eigenen Bewusstsein kann es leichter fallen, eigenständige Entscheidungen zu treffen. 

Entscheidungen, die körperlich erfahren wurden bzw. eine körperliche Erfahrung im 

Hintergrund haben, sind vom Zuspruch oder der Kritik anderer unabhängig. Diese 

klare körperliche Verbindung erzeugt ein stabiles Fundament für Eigenverantwortung 

(vgl. Bischof & Lampert, 2020, S. 243f.). 

Bewegung bewegt also nicht nur den physischen Körper, sondern nimmt auch Einfluss 

auf Gefühle und Gedanken, macht den Geist beweglich(er) und kann somit den 

logotherapeutischen Dialog unterstützen. 

Beweglichkeit bringt Sinn 

Viktor Frankl führt in seinen 10 Thesen über die Person unter anderem aus: „erst wenn 

sich der Mensch mit sich selbst auseinandersetzt, gliedert sich das Geistige und das 

Leiblich-Seelische aus“ (Frankl, 2023, S. 338). Diese Auseinandersetzung mit sich 

selbst kann nicht nur über den Geist, sondern eben auch über den Körper stattfinden: 

nämlich in der Bewegung. Bei Viktor Frankl heißt es weiter, dass die Person dynamisch 

ist, „eben dadurch, daß sie sich vom Psychophysikum zu distanzieren und 

abzuwenden vermag, tritt das Geistige überhaupt erst in Erscheinung“ (Frankl, 2023, 

S. 338). Mit den wissenschaftlichen Erkenntnissen aus der Embodiment-Theorie gilt 

dann wohl auch im umgekehrten Sinne, dass die über die körperliche Bewegung 

entstehende Dynamik sich auf den Geist übertragen und die Distanzierung 

unterstützen kann. 

Im Beratungssetting kann die Auseinandersetzung der dynamischen Person mit sich 

selbst sowohl über den Körper als auch über den Geist angestoßen werden. Die 

Vermutung liegt nahe, dass sich der Einsatz beider Zugänge positiv auswirken kann. 

Körperausdruck als Realisierung von Sinn 

Die Art und Weise, wie der Begriff Körperausdruck heute verstanden wird, hat sich im 

Vergleich zur Sichtweise vergangener Zeiten stark verändert. „Die Seele als Spiegel 

des Körpers“ muss nach einer Reihe empirischer Belege nun genauso gültig sein wie 



 

18 

das ursprünglichere oder gängige „Der Köper als Spiegel der Seele“. Beim Thema 

Körperausdruck geht es um das Embodiment, die Verkörperung von Fühlen und 

Denken (vgl. Storch & al., 2010, S. 15f.). 

Im bewegten Körperausdruck erlebt man sich selbst sehr intensiv. Es geht dabei um 

die bewusste Eigenwahrnehmung des Körpers, die „erweiternde Aspekte wie Initiative, 

Intentionalität und Transzendenz und damit eine Offenheit für die Welt und die 

Anderen“ ergibt (Schüler, 2014, S. 56). Dem bewegten Körper kommt eine 

Vermittlerrolle zu. Durch die Bewegung vermag er das Tor zur Geistigkeit zu öffnen. 

Durch die Verankerung der körperlichen Eigenerfahrung kann sich der Klient mit Ideen, 

Gedanken, Bildern, Intuitionen und Gefühlen fruchtbar und kreativ auseinandersetzen. 

Eine Übersetzung des Erlebten kann anschließend in Form von malen, schreiben und 

im gesprochenen Dialog stattfinden (vgl. Bischof & Lampert, 2020, S. 243). 

„Der körperlich-leibliche Ausdruck ist die Realisierung von Sinn und damit kann 

tatsächlich nicht getrennt werden zwischen Geist und Leib, vielmehr ist der leibliche 

Ausdruck – und damit auch die Bewegung – in jedem Fall die Realisierung unseres 

Seins in der Welt. Die körperliche Ebene offenbart uns am deutlichsten, wie wir in der 

Welt sind. Und damit eben nicht nur, was die Welt und die anderen sind, sondern auch, 

was und wie wir die körperlichen Realisierungen von Sinn durch unseren Leib 

wahrzunehmen bereit sind – oder eben nicht. Dies impliziert aber auch, dass der Leib 

die jeweilige Realisierung von Sinn verkörpern muss“ (Schüler, 2014, S. 137). Das wird 

für uns beispielsweise dann körperlich sichtbar, wenn wir frisch verliebte Menschen 

beobachten oder nach einem ausführlichen Waldspaziergang unsere Frische im 

Gesicht betrachten können. Körperausdruck ist somit „die leibliche Selbstdarstellung 

desjenigen, der die Welt erfährt“ (Schüler, 2014, S. 138).  

Der Berater kann den Klienten demnach nicht nur auf seinem Weg zu geistiger 

Erkenntnis begleiten, sondern er kann ihm auch dazu verhelfen, seinen Sinn zu 

verkörpern und in die Welt zu tragen. Sinnuniversalien, wie sie Viktor Frankl 

beschreibt, können so über die Bewegung körperlich sichtbar gemacht. 

In den Flow kommen 

Was passiert, wenn sich der Geist dem sich bewegenden Körper zuwendet und dabei 

sich selbst, also der Geist sich selbst, scheinbar wieder vergisst?  

Unser Körper ist das Tor in die Welt. Er empfängt und sendet unentwegt. Er bleibt 

ständig in Bewegung und drückt sich aus. Die leibliche Eigenerfahrung ist dabei das 



 

19 

„Eintrittstor in eine größere Freiheit und Gestaltungsmöglichkeit des Lebens“ (Schüler, 

2014, S. 151). In der Bewegung hebt sich die traditionelle Trennung zwischen Körper 

und Geist auf und man begegnet dem eigenen Selbst. Man erkennt sich selbst (vgl. 

Schüler, 2014, S. 149ff.). 

Wenn wir in Bewegung kommen, ob im freien Tanz oder beim Bergsteigen, 

verschmelzen die körperliche Tätigkeit und die Bewusstheit. Man erreicht den 

sogenannten „Flow-Zustand“, „[…], womit man einen Handlungsfluss bezeichnet, in 

dem eine Person mit ihrer Tätigkeit und dem Körper eins wird“ (Storch & al., 2010, S. 

27). Das passiert vor allem dann, wenn wir das Ziel der Tätigkeit selbst definiert haben, 

Kontrolle über die Tätigkeit haben sowie die Anstrengung nicht zu groß ist (vgl. Storch 

& al., 2010, S. 27). Wir erleben Glück. Wir erleben uns nurmehr im Körper und in der 

Situation. Im Hier und Jetzt. Alles ist eins. Das spürt nicht nur der Betreffende selbst, 

sondern auch das Gegenüber.  

In der Lebensberatung können wir dem Klienten kein dauerhaftes Glück bescheren, 

aber wenn wir oben beschriebenes Verhalten in unser Handeln miteinbeziehen, 

werden Glücksmomente im Beratungssetting möglich. Das gefundene Thema, der 

Auftrag, lässt sich verkörpern und in Bewegung bringen. Eine Verortung des Themas 

im Körper und die anschließende Bewegung der betreffenden Körperregion(en) 

können beim Suchen und Finden von Antworten und Lösungen unterstützen. Wenn in 

der Bewegungsexploration die Bewegung und die Bewusstheit des Klienten 

miteinander verschmelzen, dann erlebt der Klient Glück. Der Klient kann diese 

Erfahrung als bestärkendes, motivierendes Gefühl mit nach Hause nehmen.  

Die Tanzwissenschaft beschreibt Embodiment als „den auftretenden und von außen 

wahrnehmbaren Einklang von Körper und Mind (Geisteshaltung)“ (Bischof & Lampert, 

2020, S. 240). Das Wort Mind beschreibt „das Aufmerksamsein, Wahrnehmen, 

Denken, aber auch eine Absicht haben“ (Bischof & Lampert, 2020, S. 240). Dieser 

Mind kann sich in jeder Bewegungsqualität ausdrücken und wenn er mit der Bewegung 

der tanzenden Person nicht übereinstimmt, so ist das für den Zuschauer 

wahrnehmbar. Dieser embodied mind wird als eine ganz wesentliche Komponente für 

die ästhetische Erfahrung gewertet (vgl. Bischof & Lampert, 2020, S. 240).  

Wenn wir dies nun auf die bewegte Berater-Klienten-Bühne übertragen, dann ist es für 

den Berater wahrnehmbar, ob der Klient ein authentisches Embodiment gefunden hat 

oder nicht. Die Inhalte aus dem Embodiment und jene aus dem gesprochenen Dialog 

können vom Berater als stimmig oder nicht stimmig empfunden werden. Der Berater 



 

20 

erlebt in seiner Rolle als Zuschauer mehr als im gesprochenen Dialog. Es geht um ein 

Sichtbarmachen und Bearbeiten des Auftrages auf allen Ebenen, wobei dem Körper 

eine zentrale Vermittlerrolle zukommt. 

Ich meine, dass der Lebensberater den Klienten in ein sinnverkörpertes Leben 

begleiten kann, indem er die sinnzentrierte Gesprächsführung aus der Logotherapie 

mit dem oben beschriebenen Wissen aus der Embodiment-Forschung und 

Tanzwissenschaft kombiniert. 

 

 

  



 

21 

SINNVERKÖRPERTE LEBENSBERATUNG 

Im Schlusskapitel werde ich nun vorstellen, wie die Einflechtung der ausgeführten 

Theorien in meine Lebensberatung konkret aussieht. Dazu stelle ich meine Ausbildung 

am Tamalpa Institut vor, wo der sogenannte Life/Art Process© unterrichtet wird. 

Danach dient ein selbst erarbeiteter Workshop, den ich bereits mit einer Gruppe von 

jungen Erwachsenen durchführen konnte, als konkretes Praxisbeispiel. 

Lassen Sie mich zuvor noch drei Zitate anführen, die mich auf meinem 

Ausbildungsweg stark inspiriert und motiviert haben: Elisabeth Lukas schreibt, dass 

die Logotherapie „im übrigen bestens mit den Hilfen auf subnoetischem Niveau 

kombiniert werden kann. Ganz abgesehen von ihren hervorragenden 

Kombinationsmöglichkeiten auf ‚gleicher Ebene wie eben […] mit allen Formen von 

Kunst‘“ (Lukas, 2023, S. 25). Zur Kunst äußert sich Viktor Frankl: „Apropos Kunst: sie 

wurde einmal als Einheit in der Mannigfaltigkeit definiert; analog meine ich, ließe sich 

der Mensch als Mannigfaltigkeit in der Einheit definieren. Trotz aller Einheit und 

Ganzheit des Wesens Mensch gibt es eine Mannigfaltigkeit von Dimensionen, in die 

hinein er sich streckt, und in sie all [sic!] hinein muß ihm die Psychotherapie folgen. 

Nichts darf da unberücksichtigt bleiben – weder die somatische noch die psychische 

noch die noetische Dimension.“ (Frankl, 2023, S. 17). Berühmte Embodiment-Vertreter 

bringen es wie folgt auf den Punkt: „Alle Ansätze von beratenden und therapeutischen 

Interventionen, die sich darauf beschränken, mit Klienten einfach nur zu sprechen, 

vernachlässigen eine wesentliche Komponente psychischer Ganzheit und sind daher, 

was ihre Wirksamkeit anbetrifft, von vornherein und ohne Not eingeschränkt und 

unvollständig“ (Tschacher et al., 2014, S. 59). 

Expressive Arts Therapy: Tamalpa Life/Art Process© 

Es gibt einige Pioniere aus den Bereichen Tanz und Choreografie, die schon sehr früh 

erkannt haben, dass sich Körper und Geist nicht trennen lassen. Dass alles 

zusammenhängt. Im Laufe der Zeit haben sich viele Verfahren zur Arbeit mit Körper 

und Bewegung herausgebildet. Ob Rudolf von Laban, Frederick Matthias Alexander, 

Bonnie Bainbridge Cohen oder Anna Halprin – sie alle haben zu Beginn des vorigen 

Jahrhunderts schon vieles von dem gewusst und praktiziert, was die Wissenschaft 

heute nach und nach bestätigt. Was diese Pioniere vereint, ist wohl die Tatsache, dass 

sich alle intensiv mit dem Körper auseinandergesetzt haben und auf eine ganz 

besondere Art mit ihm in Beziehung und in Verbindung standen. Die persönliche 



 

22 

Gefühlswelt fand zu Beginn des 20. Jahrhunderts in der Kunst- und Kulturszene immer 

mehr Beachtung, Tänzer und Choreografen haben sie immer stärker in ihre Arbeit 

miteinbezogen. In dieser Kunstwelt ging und geht es um gelebte Körperlichkeit, denn 

die enge Verbindung zwischen Körper, Gefühlen und Geist wurde und wird laufend 

erfahren, erlebt und ausgedrückt. 

Der Tamalpa Life/Art Process© ist ein therapeutischer Ansatz, der Kunst- und 

Ausdruckstherapie verbindet und die tänzerische Bewegung in den Mittelpunkt stellt. 

Er wurde von der Tanzpionierin Anna Halprin (*1920 – †2021) begründet und wird von 

ihrer Tochter Daria Halprin (*1948) beständig weiterentwickelt. Dieser Ansatz ist 

international anerkannt und wird zu den sogenannten Expressive Arts Therapy-

Formen gezählt. 

In diesem kreativen Prozess wird der Körper als Spiegel dessen, was und wer wir als 

Menschen sind, betrachtet. So wie er Blut und Knochen enthält, enthält er auch unsere 

gesamte Lebensgeschichte. Die Bewegung wird als primäre Sprache und wichtigstes 

Ausdrucksmittel des Körpers verstanden. Durch sie können wir mit unserer gesamten 

Lebenserfahrung in Kontakt kommen und sie in der Gegenwart aktivieren. Das führt 

uns zu tiefen Gefühlen und Erinnerungen. Die gewählte Bewegungsform ist der freie 

Tanz. Alles, was dem Körper innewohnt, kann im Tanz auftauchen. Die tiefsten 

Schichten – körperlich, emotional und geistig – können angestoßen werden. Der Tanz 

wird Mittel zur Erkenntnis und Mittel zur Veränderung (vgl. Halprin D. , 2013, S. 17ff.). 

Der Klient lernt, wieder in Kontakt mit seinem Körper zu kommen und dessen 

Botschaften richtig einzuordnen. Die Fähigkeit, das eigene Innenleben als Zeuge 

bewusst zu beobachten, wird kultiviert. Gleichzeitig kann der Klient durch Ausdruck in 

der Bewegung auf alles bewusst reagieren sowie es unmittelbar und kreativ 

verarbeiten.  

Daria Halprin schreibt, dass „wir uns selbst von einem Teil unserer Konditionierungen 

und unserer Geschichte befreien“ können (Halprin D. , 2013, S. 18). Sie führt weiter 

aus: „So wird Bewegung zur Metapher für den Umgang mit unserem bisherigen Leben“ 

(Halprin D. , 2013, S. 18). 

Wenn der Berater mit dem Klienten in diesen kreativen Prozess eintaucht, zeigen sich 

der Auftrag, das Problem, die Sorgen. Sie kommen zum Ausdruck. Alles ist dabei 

erlaubt. Ohne Vorbehalte und ohne Urteile wird alles willkommen geheißen. Folgend 

werden auf kreative Weise und künstlerisch schaffend die vertrauten 



 

23 

Denkgewohnheiten sowie der normale Bewegungsspielraum erweitert. Neue 

Möglichkeiten werden erarbeitet, der Klient wird ein Stück weiter zu sich selbst geführt. 

„Wie eine Künstlerpersönlichkeit kultivieren wir die Bereitschaft, zu kämpfen, uns 

auszuliefern, etwas auseinanderzunehmen, es wieder zusammenzusetzen, nicht zu 

wissen, unsere Erwartungen loszulassen, Risiken einzugehen, die andere Seite der 

Dinge zu sehen und den Schatten ebenso anzunehmen, wie wir das Licht 

herbeisehnen und feiern. Wir ringen und spielen mit unseren persönlichen Themen, 

bis sich ein Durchbruch ereignet und sich für uns eine neue Seinsweise 

herauskristallisiert“ (Halprin D. , 2013, S. 18f.).  

Wir dringen also in alle Seinsschichten, wie Viktor Frankl sie nennt, vor und kommen 

auch in fruchtbare Distanzen, um gegebenenfalls der Trotzmacht des Geistes die 

Bühne zu übergeben (vgl. Frankl, 2023, S. 337f.). Der Berater schafft einen Rahmen, 

in dem der Klient sich ausprobieren, improvisieren und auf Entdeckungsreise gehen 

kann – auf eine bewegte, kreative, dynamische Art. Der Klient kommt dabei mehr zu 

sich: zu dem, der er war, der er ist und der er sein kann. Ich erinnere mich daran, auch 

von der Logotherapie gelesen zu haben, dass sie sich als Improvisationskunst 

versteht, denn auch sie verfolgt das Ziel, den Klienten vom Schauspieler zum 

Regisseur seines Lebens werden zu lassen. 

Daria Halprin beschreibt den Tamalpa Life/Art Process© wie folgt: „Der Rahmen, 

innerhalb dessen wir praktizieren, muß die Verbindung zwischen Leben und Kunst, 

vielmehr die metaphorische Beziehung zwischen unserem künstlerischen Tun und 

unseren Lebensumständen, stärken. Mit dem richtigen Rahmen und der richtigen 

Struktur kann die Kunsterfahrung zu einer therapeutischen Lernerfahrung werden, in 

der Kunst eine verändernde und heilende Rolle innehat“ (Halprin D. , 2013, S. 20). 

Ich fasse zusammen: Durch Bewegung und Ausdruck (tanzen, bewegen, malen, 

schreiben) kann ich meine Themen ans Licht bringen. Die kreative 

Auseinandersetzung unterstützt mich bei der Erarbeitung der zahlreichen 

Möglichkeiten, die mich zu dem Menschen werden lassen, der ich sein möchte. Alle 

Seins-Dimensionen werden nicht nur gleichwertig angesprochen, sondern ich setze 

mich intensiv mit ihnen auseinander.  

Das ist der Weg, den ich als Lebensberaterin mit meinen Klienten gehen möchte. 

Ganzheitlich, kreativ und bewegt in ein gutes Leben, in dem der Körper dem Geist eine 

Heimat ist. 

  



 

24 

Ein Anwendungsbeispiel aus eigener Praxis  

Angeregt durch das von Neil Nedley, einem amerikanischen Arzt und Autor, 

wissenschaftlich erforschte und erarbeitete NEWSTART®-Programm zur Änderung 

des Lebensstils (vgl. Health, 2025) habe ich im Rahmen meines für die Ausbildung zur 

Psychosozialen Lebensberaterin vorgeschriebenen Praktikums einen Workshop 

zusammengestellt, den ich bereits mit einer Gruppe junger Erwachsener durchführen 

konnte. Der Workshop richtet sich grundsätzlich an Personen im Alter von etwa 17 bis 

100 Jahren, sofern die gesundheitlichen Voraussetzungen gegeben sind und leichte 

Bewegungen möglich sind. Vorkenntnisse sind nicht erforderlich, es bestehen keine 

Kontraindikationen. Die optimale Gruppengröße liegt bei 10 bis 15 Personen. Die 

Dauer des Workshops beträgt 5,5 Stunden, wobei Pausen sinnvoll und in Absprache 

mit der Gruppe flexibel eingelegt werden – kurze Toilettenpausen sowie eine etwa 30-

minütige Pause. Das Seminar wurde als einzelnes Blockseminar angeboten und 

durchgeführt. Ich stelle es im Folgenden vor, um zu veranschaulichen, wie ich die in 

dieser Arbeit ausgeführten Theorien in meiner Praxis anwende. 

 

Workshop „Embodied New-Start“ 

In diesem Workshop, den ich „Embodied NEW-START“ nenne, wird über die 

körperliche Dimension ein aktuelles Lebensthema, welches nach Veränderung ruft, 

gefunden. Mit verschiedenen Embodiment-Übungen und im kreativen Prozess wird 

das Thema exploriert und transformiert. In einem Fall kann es nur als Anstoß und 

Beginn einer langen Reise dienen, im anderen Fall vermag es schneller zur 

gewünschten Veränderung im Leben führen. Das Programm kann sowohl mit einer 

Gruppe als auch mit einem einzelnen Klienten durchgeführt werden. 

 
NEW – Was in meinem Leben ruft nach Veränderung? 

Zu Beginn gehen die Teilnehmer auf persönliche „Spurensuche“. Dabei sollen sie in 

der Bewegung zu sich kommen, sich körperlich, emotional und geistig bewusst 

wahrnehmen. Im Anschluss soll das Thema identifiziert werden und in Form eines 

kurzen und klar formulierten Wunschsatzes seinen Ausdruck finden. 

Alle Teilnehmer bewegen sich dazu frei im Raum. Die gewählte Bewegungsart ist 

gehen. Tempo, Qualität und Haltung stellen sich individuell ein. Dies wird durch das 

bewusste Wahrnehmen der drei Ebenen unterstützt. Der ganze Raum soll besucht 

werden, mit dem Ziel, einen Ort der Geborgenheit zu identifizieren. An diesem Ort wird 



 

25 

in der Folge eine Wunschfee imaginiert. Der formulierte Wunschsatz entspricht der 

Auftragsklärung bzw. jenem Lebensthema, das nach Veränderung ruft und in weiterer 

Folge bearbeitet wird. 

 
START – Ich gestalte mein Leben in Freiheit und Verantwortung! 

Jeder Buchstabe im Wort „Start“ entspricht nun einer eigenen Übung, die sich aus 

den daraus gebildeten Wörtern ergibt. Dabei berücksichtige ich wesentliche Ansätze 

aus der Philosophie Viktor Frankls und verknüpfe sie mit Embodiment-Übungen 

sowie mit Elementen aus dem Tamalpa Life/Art Process©. 

 

S… wie Selbstwirksamkeit: gezogen oder geschoben? 

Durch verschiedene Embodiment-Übungen soll der Teilnehmer erfahren, dass er 

einzig und allein für sein Leben verantwortlich ist. Im bewussten Wechselspiel mit 

unterschiedlichen Bewegungsqualitäten setzt jede Person ihren Körper 

eigenverantwortlich ein und drückt sich körperlich aus. Selbstwirksamkeit wird 

unmittelbar erfahrbar.  

Dazu werden die Teilnehmer unter sprachlicher Anleitung in Bewegung gebracht und 

es findet ein Wechselspiel mit den Bewegungsqualitäten Kraft und Geschwindigkeit 

statt. Mittels einer Embodiment-Übung wird im Duo der Unterschied zwischen „durchs 

Leben geschoben“ und „durchs Leben gezogen“ bewusst wahrgenommen und 

körperlich erlebt. Im Solo wird der zuvor gefundene Wunsch gedanklich auf die 

gegenüberliegende Seite des Raumes projiziert und die Person bewegt sich auf ihren 

persönlichen Wunsch zu – die Teilnehmer lassen sich sozusagen von ihrem Wunsch 

auf die andere Seite des Raumes „ziehen“.  

Anschließend wird der zuvor gefundene Ort der Geborgenheit aufgesucht. Die 

durchgeführten Bewegungseinheiten münden hier in einen kreativen Malprozess, bei 

dem der gefundene Wunsch bildlich dargestellt werden soll. 

 

T… wie Trotzgeist: Tun oder Nicht-Tun? 

In diesem Teil des Workshops findet Psychoedukation ihren Platz. Es erfolgt ein 

Referat mit logotherapeutischem Inhalt, in dem unter anderem die Trotzmacht des 

Geistes vorgestellt wird. Im Anschluss wird eine Embodiment-Übung durchgeführt, die 

den gewünschten Veränderungsprozess einleiten soll. Dabei kommen die Teilnehmer 



 

26 

wieder ins Gehen und explorieren, welcher Gehstil zu wählen ist, um in Hinblick auf 

ihren Wunsch ein Gefühl des Durchbruchs zu erleben. In der Bewegung kann dies 

über vielerlei Qualitäten seinen Ausdruck finden.  

 
A… wie Atmen: Atmen ist Bewegung. Bewegung heißt Leben! 

Der Atem ist jene Bewegung, mit der unser irdisches Leben sowohl beginnt als auch 

endet. Anna Halprin bringt es wie folgt zum Ausdruck: „Dance is the breath made 

visible. And that covers about everything. Because once you stop breathing and the 

breath is no longer visible, you stop moving“/ “Tanz ist Atem, der sichtbar gemacht 

wird. Und das deckt so ziemlich alles ab. Denn sobald du aufhörst zu atmen und dein 

Atem nicht mehr sichtbar ist, horst du auf dich zu bewegen.” (Gerber, 2010, 3:20min.). 

Wenn wir körperlich mit Embodiment arbeiten, dann sollten wir die Atmung unbedingt 

miteinbeziehen, denn aller Anfang ist Körper-Bewusstsein. Der Klient stärkt über die 

bewusste Wahrnehmung seiner Atmung das Vertrauen in seinen Körper und damit in 

sich selbst. Deshalb wird in diesen Teil des Workshops eine Atemübung eingebaut. 

Ich wähle eine Atemübung aus einem meiner Bücher, bei dem der Fokus auf „Luft 

ablassen und verweilen im luftleeren Raum“ liegt und die intensiv beruhigt und 

wunderbar entschleunigt (vgl. Girod-Perrot, 2017, S. 25f.). Die Atemübung wird am 

gefundenen Ort der Geborgenheit durchgeführt. 

 
R… wie Ruhe: Gehe in die Stille! 

Nach der Atemübung lässt es sich wunderbar in der gefundenen Stille verweilen. Die 

Teilnehmer bleiben also in Position und am gefundenen Ort der Geborgenheit und 

gehen bewusst in die Stille. 

 
T… wie Transformation: Sei du selbst die Veränderung! 

Im letzten Teil des Workshops geht es darum, die notwendige Veränderung im Leben 

herbeizuführen beziehungsweise den gewünschten Veränderungsprozess wiederholt 

anzustoßen. Dies kann gelingen, indem der Teilnehmer seinen Wunsch, also jenes 

Lebensthema, welches nach Veränderung ruft, körperlich sowie geistig erneut 

ausdrückt und transformiert. Nur wenn beide Dimensionen angesprochen werden, ist 

echte Veränderung möglich. 

Zu Beginn finden die Teilnehmer in ein kontrolliertes Gehen, mit dem Auftrag, dass der 

Fuß bei jedem Schritt von der Ferse bis über die äußerste Spitze des längsten Zehs 



 

27 

abgerollt werden soll. Das Embodiment soll mit Sätzen wie „ich ziehe das bis zum 

Ende durch“, „ich glaube an mich“, „ich kann das“, „ich schaffe das“ oder „ich stehe für 

mich/meinen Wunsch ein“ geistig unterstützt werden. Anschließend bekommen die 

Teilnehmer Raum und Zeit, um ihrem gefundenen Wunsch körperlich Ausdruck zu 

verleihen. Alles, was sich bis hierher gezeigt hat, soll körperlich ausgedrückt, 

verarbeitet und verdaut werden. Abschließend wird im kreativen Schreibprozess 

erforscht, was sich alles gezeigt hat. Alle Gedanken zum persönlichen Erleben 

während des Workshops werden willkommen geheißen und dürfen miteinfließen. Mit 

dieser individuellen Reflektion findet der Workshop sein Ende. 

 

Jeder einzelne Teilnehmer verlässt den Workshop im Optimalfall mit  

 einem klar ausformulierten Wunschsatz, sprich einem Lebensthema, das 

aktuell nach Veränderung ruft, 

 einem selbst gemalten Bild, das den gefundenen Wunsch darstellt,  

 einer Bewegung, die den Wunsch körperlich ausdrückt, sowie  

 einer schriftlichen Zusammenfassung des Erlebten und mit Ideen, die im 

Zusammenhang mit dem gefundenen Lebensthema stehen. 

 

Beim einen mag dieser Workshop nur der Anstoß und Beginn einer langen Reise sein, 

beim anderen kann die Durchführung bereits zu echter Veränderung im Leben führen. 

 

SCHLUSSWORT 

Wie ich zeigen konnte, lassen sich die Logotherapie und Existenzanalyse nach Viktor 

Emil Frankl und das sogenannte Embodiment-Konzept wunderbar in der 

Lebensberatung vereinen. Die vorgestellten Erkenntnisse aus der Wissenschaft 

zeigen auf, warum das sogar notwendig ist. Reden allein reicht nicht aus! 

Wenn Beratungsthemen ganzheitlich begleitet werden sollen, muss die 

Auseinandersetzung mit sich selbst sowohl über die geistige als auch über die 

körperliche Dimension passieren.  

Am besten gelingt dies in der Bewegung, denn sie bewegt nicht nur den physischen 

Körper, sondern nimmt auch Einfluss auf die Bewegtheit der Seele und die 

Beweglichkeit im Geist. 



 

28 

Ich hoffe, dass meine Arbeit den einen oder anderen Leser dazu anregt, der 

körperlichen Dimension mehr Beachtung zu schenken und sich der Sinnsuche 

kreativer und verspielter hinzugeben. 

Meine intensive Auseinandersetzung mit den behandelten Themen war eine bewegte 

und verkörperte Reise zu meinem Selbst. Es ist ein klares Bild von jener Persönlichkeit 

entstanden, die ich in meiner Beratungspraxis entfalten möchte: bewegt und 

bewegend, mit Fokus auf Körper und Geist. 

  



 

29 

LITERATURVERZEICHNIS 

 

Bischof, M., & Lampert, F. (2020). Sinn und Sinne im Tanz - Perspektiven aus Kunst 

und Wissenschaft. Bielefeld: transcript Verlag. 

Frankl, V. E. (2022). Wer ein Warum zu leben hat - Lebenssinn und Resilienz. 

Weinheim: Beltz Verlag. 

Frankl, V. E. (2023). Ärztliche Seelsorge - Grundlagen der Logotherapie und 

Existenzanalyse. München: dtv Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG. 

Gerber, R. (Regisseur). (2010, 3:20min.). Breathe made visible [Kinofilm]. 

Girod-Perrot, R. (2017). Bewegungsimprovisation. Sankt Augustin: Academia Verlag. 

Halprin, A. (2000). Tanz, Ausdruck und Heilung. Essen: Synthesis Verlag. 

Halprin, D. (2013). Was der Körper zu erzählen hat - Expressive Arts Therapy in 

Theorie und Praxis. München: K. Kieser Verlag. 

Health, N. (20. 01 2025). nedleyhealth.com. Von https://www.nedleyhealth.com/ 

abgerufen 

Ismeta. (26. 11 2024). ismeta.org. Von The International Somatic Movement Education 

and Therapy Association: ismeta.org/home abgerufen 

Lukas, E. (2023). Lehrbuch der Logotherapie - Menschenbild und Methoden. 

München: Profil Verlag GmbH. 

Pichler, S. (2013). Psychologische Wirkungen des Tanzens - Eine Untersuchung am 

Beispiel des 5 Rhythmen-Tanzens. Klagenfurt: Masterarbeit, Alpen-Adria-

Universität Klagenfurt. 

Schechner, J., & Zürner, H. (2018). Krisen bewältigen. Wien: Braumüller. 

Schüler, B. (2014). Leib - Wahrnehmung - Bewegung. Marburg: Tectum Verlag. 

Storch, M., & al. (2010). Embodiment - Die Wechselwirkung von Körper und Psyche 

verstehen und nutzen. Bern: Verlag Hans Huber. 

Storch, M., Jäger, E. M., & Klöckner, S. (2021). Spirituelles Embodiment. München: 

Arkana. 

Tschacher, W., Munt, M., & Storch, M. (2014). Die Integration von Tanz, Bewegung 

und Psychotherapie durch den Embodimentansatz. körper - tanz - bewegung 2. 

Jg., S. 54-63. 

 



 

30 

 

 

 

 

 

 

 

 

„Bewegung birgt die Möglichkeit,  

uns in das Heim der Seele zu befördern,  

in die Welt in unserem Inneren,  

für die wir keinen Namen haben.“ 

 

Anna Halprin 

(Halprin A., 2000) 

 

 

 

 


