DAS SINN - ORGAN GEWISSEN
DIE STIMME AUS DER TRANSZENDENZ

Wie definiert und unterscheidet sich das Gewissen bei Viktor E.
Frankl von anderen philosophischen Ansatzen und landlaufigen
Meinungen?

Heidi Wimmer BEd.

DIPLOMARBEIT
far den Abschluss der Ausbildung
zur Diplomierten Lebens- und Sozialberaterin
an der Europaischen Akademie flr Logotherapie -
Universitar

Jahrgang 2021-2026 Wien/Vorarlberg
Dornbirn, am 4.11.2025



Eidesstattliche Erklarung

Ich, Heidi Wimmer BEd., versichere hiermit, dass ich die vorliegende Arbeit
ohne fremde Hilfe und ohne Benutzung anderer als der angegebenen Quellen
und Hilfsmittel angefertigt und die den benutzten Quellen wortlich oder

inhaltlich entnommenen Stellen als solche kenntlich gemacht habe.

Diese Arbeit wurde in gleicher oder ahnlicher Form noch keiner anderen Stelle

als Prufungsleistung vorgelegt.

Heidi Wimmer BEd.
Dornbirn, am 4.11.2025

Gender-Erklarung

Zur besseren Lesbarkeit wird in dieser Diplomarbeit das generische
Maskulinum verwendet. Die gewé&hlten Personenbezeichnungen beziehen
sich gleichermalRen auf alle Geschlechter (LGBTQIA+).



INHALTSVERZEICHNIS

1.
2.
3.

3.1.
3.2.
3.3.

4.

4.1.
4.2.
4.3.
4.4,

5.
6.

6.1.

7.

7.1.
7.2.
7.3.
7.4,
7.5.

8.

8.1.
8.2.
8.3.
8.4.

Motivation zum Thema
Der Gewissens-Begriff historisch betrachtet
Definition des Gewissens bei Viktor E. Frankl
Das Gewissen - die Herzensweisheit
Das Dreidimensionale Menschenbild
Freiheit und Gewissen
Das Gewissen in Gleichnissen
Der Hund unter dem Bett
Vakatwucherungen
Ein Schilling flr den Bettler
Samuel versteht nicht
Das Gewissen bei Hannah Arendt
Toleranz und Gewissen
Relativitdt und Objektivitat von Wahrheit
Beispiele aus der Praxis
AV.
G.B.
J.M.
C.F.
Schlussfolgerung
Begriffsklarungen aus den Praxisbeispielen
Das Sinn / Zweck - Diagramm
Das Neurotische Kleeblatt
Die Finale Vorleistung

Die 4 krisentrachtigen Fehlhaltungen des

LITERATURVERZEICHNIS

Individuums

© 0O O O W Bk

11
11
11
12
12
14
17
18
19
20
21
22
23
25
26
26
27
27
28

29



1. Motivation zum Thema

Im Zuge des Lehrgangs ,Logopadagogik® am Viktor Frankl Zentrum in Wien bin ich im
zweiten Semester sehr intensiv mit dem Thema ,Das Gewissen - ein Sinn-Organ®
konfrontiert worden. Die gangigen Redensarten vom ,guten und schlechten Gewissen®
verloren in diesem Zusammenhang plétzlich an Bedeutung und wurden regelrecht revidiert.
Vielmehr fand ich Antworten auf Fragen, die mich im Laufe meines Lebens personlich
begleiteten und auch beschaftigten und es noch heute tun. Die Frage zum Beispiel, wie es
maglich ist, eine starke innere Haltung zu entwickeln, die auch gesellschaftlichen Stirmen

und politischen Umbrtichen standhalt.

Naturlich kam ich mit der Ausarbeitung einer Haltung auch hier und da in Konflikt mit
Uberkommenen gesellschaftlichen Moralvorstellungen und veralteten Traditionen, die ich zu
hinterfragen wagte. Im Zweifelsfalle handelte ich mehrfach intuitiv und aus einer doch tief
grindenden Uberzeugung, das in dieser Situation ,Richtige“, oder wie ich heute sagen
warde: ,Sinnvolle“, zu tun. Da durchaus auch Teile meines Umfelds auf gewisse
Handlungen und Denkweisen mit Unversténdnis und Kopfschitteln reagierten, beschéftigte
ich mich regelmafig mit philosophischen Sichtweisen, um mir meine Haltung und mein
Handeln besser erklaren zu kénnen. Vielleicht auch ein wenig, um mich zu rechtfertigen, wo
ich dachte, das tun zu mussen. Ich wollte quasi diese innere Stimme, die mich leitete, trotz
auRReren Urteilen, Be- und auch Verurteilungen befrieden. Es zog mich sozusagen von der

Erziehung zum Gehorsam zur Erziehung zum Gewissen.

Auch wenn ich teilweise Antworten bei Hanna Arendt und auch bei Sokrates fand, so war
es schlussendlich doch Viktor Emil Frankl, der mir den feinen Unterschied zwischen dem
pramoralischen Gewissen und eben dem moralischen verdeutlichte und mir dadurch
ermoglichte, diese feine Nuance zu unterscheiden und meiner ,Gewissensstimme®
weiterhin zu folgen, denn ,[...] gerade die grol3en, echten - existentiell echten -
Entscheidungen im menschlichen Dasein erfolgen allemal durchaus unreflektiert und
insofern auch unbewusst; an seinem Ursprung taucht das Gewissen ins Unbewusste ein.”
(Viktor Emil Frankl: Der unbewusste Gott - Psychotherapie und Religion, 17. Auflage, dtv
Verlag 2021, S. 23)



Aktuell halte ich Deutsch-Kurse (Deutsch als Fremdsprache) fur Pflegekrafte, die aus aller
Welt nach Osterreich kommen, wo sie auch dringend gebraucht werden. Eines Tages ergab
sich die Situation, dass eine Teilnehmerin erklarte, sie werde in funf Monaten wieder in ihr
Heimatland Indien zuriickkehren. Die Gruppe bat mich, mit ihr zu sprechen, da alle meinten,
die Teilnehmerin wirde nur aus Angst vor der bevorstehenden Deutschpriifung nach Indien
zuruckkehren wollen. So ergaben sich in erster Instanz ein Gruppengesprach tber das Sinn
| Zweck-Diagramm von Viktor Emil Frankl und in weiterer Folge einige Einzelgesprache, in
welchen der Wertekonflikt oder das landlaufig als ,schlechtes Gewissen® bezeichnete
ungute Gefuhl den eigenen Entscheidungen gegeniiber bei allen Personen, mit denen ich
sprach, zum Thema wurde und auch zentrales Thema war. Fast alle Teilnehmer mussten
ihre Kinder und natirlich auch andere Familienmitglieder und Lebenspartner in ihren
Heimatlandern zurlcklassen. Aus diesen Gesprachen ergab sich der zweite und finale
Motivationsschub, dem &uf3erst komplexen Thema des ,Sinn - Organs Gewissen® in dieser
Diplomarbeit erneut nachzugehen und darzustellen, wie es in Beratungsgesprachen zur
Anwendung kommen kann, ohne die Klienten mit theoretischem Grundwissen Uberfordern

ZU mussen.



2. Der Gewissens-Begriff historisch betrachtet

Das Gewissen kann allgemein als ein inneres Wissen um die moralischen Werte und
Normen beschrieben werden, die durch die Aktivierung der Gewissensstimme an
Verbindlichkeit gewinnen. Dieses Wissen und diese Stimme kontrollieren somit auch unser
Verhalten auf seine moralische Entsprechung. Die besondere Bedeutung des Gewissens-
Begriffs ruhrt daher, dass sie ,die Moralitat einer Person mit deren Identitat verbindet und
sie dem Vergleich von Sein und Sollen, Allgemeinem und Persénlichem, Offentlichem und
Privatem, Anerzogenem und Selbstgewahltem aussetzt.“ (Karlheinz Biller & Maria de
Lourdes Stiegeler: Worterbuch der Logotherapie und Existenzanalyse von Viktor E. Frankl:
Sachbegriffe, Metaphern, Fremdwdrter, Bohlau Verlag 2008, S. 111).

»In der Antike entstand der Gewissensbegriff dadurch, dass jene personifizierten,
mythischen Machte, die das menschliche Tun von au3en Uberwachten, zu Norminstanzen
verinnerlicht wurden. Die Etymologie von griechisch syneidesis ... und lat. conscientia
(Mitwisser, Bewusstsein, Gewissen) belegt die antike Auffassung, der zufolge jeder Mensch
in sich selbst einen Mitwisser seiner Taten habe. Diese ins eigene Innere verlegte
Kontrollinstanz gilt (seit Cicero und Seneca) als sicherster Zeuge, aber auch als hochster
Richter, der mit der Autoritat eines von der Gottheit eingepflanzten Gesetzes und damit als
Gottesstimme spricht.” (Biller & Stiegeler: Worterbuch, S. 111 1)

Der griechische Philosoph und Stoiker Epiktet, der etwa von 50 bis ca. 138 n.Chr. lebte,
setzte das Gewissen dem stoischen hegemonikon gleich. Dies wiederum kann Ubersetzt
werden mit der Kompetenz, sittliche Grundprinzipien wahrzunehmen und dementsprechend

ein Leben in Geniigsamkeit zu fihren. (Vgl. ebd. S. 112)

Vom 2. bis zum 7. Jahrhundert setzte sich dann eine weitgehend autoritare
Gewissensauffassung durch. Diese ist der Ansicht der Kirchenvater geschuldet, der zufolge
eigene Taten auf die Ubereinstimmung mit dem goéttlichen Sittengesetz iberprift werden
mussen. (Vgl. ebd. S. 112)

»,Im Hochmittelalter ist das Gewissen bei den [...] bedeutendsten Theologen und
Philosophen [...] eine Letztinstanz des Menschen, die ihn auch dann bindet, wenn es mit

der offiziellen Doktrin nicht Ubereinstimmt (irrendes Gewissen).” (Ebd. S. 112)



Kant hingegen erklart in der Neuzeit ,[...] die Autonomie des sittlichen Bewusstseins zur
Grundlage, auf der jede echte, sich Uber die bloRe Gesetzesbefolgung oder Legalitat
erhebende Moralitat steht. »Das Gesetz in uns heil3t Gewissen. Das Gewissen ist eigentlich
die Application unserer Handlungen auf dieses Gesetz. Die Vorwurfe desselben werden
ohne Effect sein, wenn man es sich nicht als den Reprasentanten Gottes denkt [...J«*
(Ebd. S. 112)

Mit der Aufklarung gibt sich der vernunftbegabte Mensch nun ,[...] selbst das moralische
Gesetz, mit dem er seine Taten prift /[...]“ und sie demzufolge vor sein eigenes inneres
Gericht stellt. Hegel zum Beispiel betont, dass der Mensch durchaus berechtigt sei, in sich
und ebenso aus sich heraus zu wissen, was sein Recht und was seine Pflichten seien. (Vgl.
ebd. S. 112)

LSeit der Mitte des 19.Jahrhunderts traten mit dem Evolutionismus psycho-, sozio- und
biogenetische Erklarungen des Gewissens auf, die die Autonomie des Gewissens als eine

lllusion des Bewusstseins ausweisen.” (Ebd. S. 112)

In deren Theorie wisse das Bewusstsein des Menschen nicht, dass die Gewissensstimme
nichts weiter als die Stimme tbernommener und ,verinnerlichter Normen der Gesellschaft
und vor allem von Autoritatspersonen ist.“ Sehr deutlich macht das Nietzsche, fur den das
Gewissen die ,,iilbernommene Repression der Gesellschaft” ist, ,die sich gegen das eigene
Ich richtet.” (Ebd. S. 112 f)

Freud erklart das Gewissen aus einer ,[...] Verinnerlichung elterlicher Autoritat, die als
unbewusstes Uber-Ich das bewusste Ich kontrolliert.“ (Ebd. S. 113) Das Gewissen wird hier
also als Kontrollfunktion einer Autoritat gesehen - sei diese nun individuell oder auch
gesellschaftlich - die das Handeln eines Einzelnen auf dessen soziale Konformitat hin

Uberpruft.

Im 20. Jahrhundert wird diese Heteronomisierung des Gewissens durch die Psychologie
wieder relativiert. Heidegger zum Beispiel bestimmte die Aufgabe des Gewissens damit,
den Menschen aus der ,Uneigentlichkeit® zu seinem ,Selbstseinkénnen” - also seiner
»Eigentlichkeit” - hinzufihren. (Vgl. ebd. S. 113)

,Die Frage, ob das Gewissen angeboren oder anerzogen ist, lasst sich rational nicht

eindeutig beantworten. Empirische Untersuchungen zeigen jedoch, dass sich das Gewissen



individualgeschichtlich (ontogenetisch) tatsachlich durch die Verinnerlichung einer zunachst

als etwas AuRerliches aufgefassten Norminstanz bildet.“ (Ebd. S. 113)



3. Definition des Gewissens bei Viktor E. Frankl

In dem Sinne, in dem die existenziell echten Entscheidungen im menschlichen Dasein
unreflektiert und unbewusst erfolgen, ist das Gewissen auch irrational zu nennen. Irrational
in dem Sinne, dass es auch als alogisch oder noch préaziser als préalogisch definiert werden
kann. (Vgl. Frankl: Der unbewusste Gott, S. 23)

»,Denn genau so, wie es ein vorwissenschaftliches und ihm ontologisch noch vorgelagert ein
praelogisches Seinsverstandnis gibt, genau so gibt es auch ein praemoralisches
Wertverstandnis, das aller expliziten Moral wesentlich vorgangig ist - eben das Gewissen.”
(Ebd. S. 23)

,Das Gewissen [...] ist ein aller Moral vorgangiges Wertverstandnis, das jeder von uns
intuitiv in sich tragt. Es ist das an seinem Ursprung unbewusste ethische Empfinden, das zu
unserer existenziellen »Grundausstattung« gehért.” (Elisabeth Lukas: Lehrbuch der
Logotherapie: Menschenbild und Methoden, 4. aktualisierte Auflage 2014, Profil Verlag, S.
32)

3.1. Das Gewissen - die Herzensweisheit

Wie lasst sich nun diese Irrationalitat des Gewissens noch genauer erklaren? Am besten im
Vergleich mit dem Bewusstsein. Denn wahrend sich dem Bewusstsein Seiendes erschliel3t,
erschliel3t sich dem Gewissen im Gegenzug dazu eben nicht Seiendes, sondern Sein-
sollendes. Dieses Sein-sollende ist nun keine Wirklichkeit, sondern Mdglichkeit (Vgl. Frankl:
Der unbewusste Gott, S. 23). In diesem Sinne kann man auch sagen, das Gewissen sei das
Sinn-Organ zum Abhéren der Transzendenz, um Entscheidungen an der Gegenwartslinie
treffen zu kdnnen. Somit I&sst sich die Gewissensstimme auch als Herzensstimme oder

Herzensweisheit bezeichnen.

Passend dazu kann auch die Analogie vom Gewissen zum Eros gezogen werden. Denn
genauso, wie das Gewissen irrational und intuitiv ist, so verhalt es sich auch mit der Liebe.
(Vgl. Frankl: Der unbewusste Gott, S. 24)



,Die Liebe erschaut und erschlief3t ndmlich Wertmdglichkeiten am geliebten Du. Auch sie
nimmt also in ihrer geistigen Schau etwas vorweg; das namlich, was ein konkreter, eben der

geliebte Mensch an noch unverwirklichten persénlichen Méglichkeiten in sich bergen mag.
(Frankl: Der unbewusste Gott, S. 24)

Um noch konkreter auf die Intuition einzugehen: Beide, das Gewissen und die Liebe, kbnnen
nur auf intuitivem Wege vorgehen. Das heil3t, die zu realisierende Moglichkeit muss vorerst
Jntuiert’, also ahnend, erfasst werden und diese Eingebung, dieses ahnende Erfassen

kommt aus dem geistig Unbewussten.

Neben der Gemeinsamkeit der Intuition und der Irrationalitét gibt es noch eine weitere, dritte
Ubereinstimmung zwischen Gewissen und Liebe: ,Beide haben es mit absolut individuellem
Sein zu tun. Ist es doch gerade die Aufgabe des Gewissens, dem Menschen »das Eine,
was not tut« zu erschlieBen [...] Es geht dabei um jene einmalige und einzigartige
Maglichkeit einer konkreten Person in ihrer konkreten Situation [...] Es geht also um etwas
absolut Individuelles, um ein individuelles »Sein-sollen« - das daher auch von keinem
generellen Gesetz, von keinem allgemeinformulierten »moralischen Gesetz« (etwa im Sinne

vom Kantschen Imperativ) gefasst werden kann [...J“ (Frankl: Der unbewusste Gott, S. 24)



3.2. Das Dreidimensionale Menschenbild

Drei Dimensionen des Menschseins

/x-sistem\

c

)

wn

o

o

E

o) QO Paboase i i

k=) e :

= G =

Sl ey -
{ B 2 / ey 7 S

korperliche Dimension
e
st »zj’

Abbildung 1 (Quelle: Skriptum des Viktor Frankl Zentrums Wien, Modul 2)

Das Dreidimensionale Menschenbild istin Zusammenhang mit dem Gewissen insofern nicht
wegzudenken, als dass wir das Gewissen nach Viktor E. Frankl in der Dritten Dimension,
also der Geistigkeit, verorten kdnnen. Es kann also nicht geschult werden, so wie auch die
Geistigkeit nicht geschult werden kann, und in der Logotherapie gibt es auch kein
,Schlechtes Gewissen®. Nur das Abhdren der Gewissensstimme kann geschult werden und
wir kdnnen ein schlechtes Gefluihl haben, wenn wir gegen die Stimme unseres Gewissens

handeln.

Im Dreidimensionalen Menschenbild steht hiernach das schicksalhaft Aufgezwungene dem
geistig Aussuchbaren gegenuber. ,Aus der so ermittelten Freiheit (nicht von, sondern zu
etwas) leiten wir die prinzipielle Verantwortlichkeit und Schuldmdglichkeit des Menschen ab
[...] wie Freiheit Wahlmdglichkeiten voraussetzt, setzt die mehr oder weniger sinnvolle Wahl
die Erkenntnis von »sinn- und nicht sinnvoll« voraus, und um diese Erkenntnis zu
gewahrleisten, bedarf es eines spezifischen »Organs« im menschlichen Organismus: des
Gewissens.“ (Lukas: Lehrbuch der Logotherapie, S. 30). Nun erschliel3t sich der einzelnen

8



Person in der jeweils spezifischen Situation, in der sie so oder anders handeln kann,
naturlich kein allgemein gultiger, sondern ein unikaler Sinn: der Sinn des Augenblicks. ,Was
das Gewissen dem Menschen erschliel3t, ist ein transsubjektiver Sinn, der Werte in der Welt,
[...] und kein subjektiver Sinn im Dienste der eigenen Beddirfnisbefriedigung.” (Ebd. S. 30).
Denn ware das so, dass wir als sinnvolle Gewissensentscheidungen erachten wirden, was
uns rein subjektiv sinnvoll erschiene, dann wirden wir der Willkir Tar und Tor 6ffnen. Jeder
Terrorist, so Lukas, kénnte dann ja sein Bombenlegen damit rechtfertigen, dass ihm die
Eliminierung des Feindes durch die Bombe als sinnvoll erschiene. Es geht vielmehr um das
subjektive Erspiren des objektiv Sinnvollen. Naturlich kénnen bei der Beurteilung einer
Sachlage immer auch Irrtimer passieren, denn der Mensch kann nun einmal irren, so wie
alles Menschliche irren kann (Vgl. ebd. S. 30). ,Dennoch ist die Orientierung an der

objektiven Sinnhaftigkeit der beste Mal3stab fiir Gewissensentscheidungen, den wir haben.
(Ebd. S. 30)

Elisabeth Lukas fuhrt das Gleichnis vom Kompass an, um zu verdeutlichen, wie etwas so
Subjektives wie das Gewissen etwas so Objektives wie den Sinn der jeweiligen Situation
erspiren kann. So wie die Kompassnadel immer anzeigt, wo Norden ist (und Norden ist
objektiv anzeigbar), so ist die Nadel des Gewissens auch immer auf das objektiv Sinnvolle
der jeweiligen Situation und fur die jeweilige Person ausgerichtet. Naturlich kann die
Kompassnadel auch schwanken und man kann den Norden / das objektiv Sinnvolle auch
verfehlen, das ware dann der Irrtum, den es durchaus geben kann. Sehe ich aber, wohin
die Nadel zeigt und gehe trotzdem nach Siden, was soviel heil3t, wie dem Gewissen
zuwiderzuhandeln, dann kann das weitreichende Folgen haben. “Aus der
psychotherapeutischen Praxis wissen wir, wieviele seelische Krankheiten auf nichts
anderes zurlckgehen als auf ein Nicht-im-Einklang-Sein mit dem eigenen Gewissen, ein
Wider-sein-besseres-Ich-Leben.” (Ebd. S. 32)

3.3. Freiheit und Gewissen

LAlle Freiheit hat ein Wovon und ein Wozu: das, »wovon« der Mensch frei sein kann, ist das
Getriebensein - sein Ich hat die Freiheit gegenlber seinem Es; das aber, »wozu« der
Mensch frei ist, ist das Verantwortlichsein. Die Freiheit des menschlichen Willens ist also



Freisein »vom« Getriebensein »zum« Verantwortlichsein, zum Gewissen-haben.” (Frankl:
Der unbewusste Gott, S. 39)

Es braucht Mut, der Gewissensstimme zu folgen. Je mehr ein Mensch auf sein Gewissen
hort, desto freier wird er. Wer sich jedoch seiner Entscheidungsfreiheit nicht bewusst ist,
handelt weniger nach seinem Gewissen und ist mehr fremdbestimmt, weil er sich insgesamt
fremdbestimmt fuhlt. (Vgl. Mitschriften Skriptum VFZ, Modul Il, S. 36)

Jaspers nannte das Sein des Menschen ein ,entscheidendes® Sein, das also immer erst
entscheidet, was es ist. Und fur das, woflr der Mensch in Freiheit sich entscheidet, ist er
auch verantwortlich. Er muss sozusagen die Antworten, die er auf die Fragen des Lebens
gibt, ver-antworten und Verantwortung heif3t jeweils: Verantwortung gegeniber einem Sinn.
(Vgl. Viktor Emil Frankl: Arztliche Seelsorge, 10. Auflage 2020, dtv Verlag, S. 59 ff)

»~Man muss sich innerlich frei machen von schicksalshaften Abhéngigkeiten, um frei zu sein
fur verantwortliche Entscheidungen, die vom Sinn der Situation wiederum abhangig sind.
Auch die Umkehrung gilt: Verantwortungsvolle Entscheidungen, die in Abh&ngigkeit vom
jeweiligen Sinn der Situation getroffen werden, helfen sich innerlich frei zu machen von
schicksalshaften Abhéngigkeiten.” (Elisabeth Lukas, aus dem Skriptum des VFZ Wien,
Modul Il, S. 36)

10



4. Das Gewissen in Gleichnissen

Viktor E. Frankl hat viele seiner psychotherapeutischen Theorien in Gleichnissen
ausgedrickt, um sie dem Verstandnis des schlichten Menschen naherzubringen, sie also in
eine konkretisierende Alltagssprache zu tbersetzen. (Vgl. Elisabeth Lukas (Hg.): Der Seele
Heimat ist der Sinn: Logotherapie in Gleichnissen von Viktor E. Frankl. Zusammengestellt
u. komment. v. Elisabeth Lukas, 3. Auflage, Kdsel Verlag 2007, S. 18)

So finden sich im Buch ,Der Seele Heimat ist der Sinn“vier Gleichnisse von Viktor E. Frankl
zum Thema ,Das Sinn-Organ Gewissen®, welche gleichsam von Elisabeth Lukas
zusammengestellt und noch ein weiteres Mal erklart und, wenn man so will,
alltagssprachlich Ubersetzt wurden. Diese vier Gleichnisse werde ich in der Folge kurz

anreifen.

4.1. Der Hund unter dem Bett

Im Gegensatz zu reduktionistischen Theorien, die das Gewissen als bloRes Resultat
konditionierender Prozesse betrachten - vergleichbar mit dem Hund, der sich aus Angst vor
Strafe unters Bett verzieht, sagt Frankl: ,Solange Furcht vor Strafe, Hoffnung auf Lohn oder
der Wunsch, dem Uberich zu gefallen, menschliches Verhalten bestimmen, ist ja das
wirkliche Gewissen noch gar nicht zu Wort gekommen.” (Lukas: Der Seele Heimat ist der
Sinn, S. 119)

4.2. Vakatwucherungen

Zum Thema Vakatwucherungen fuhrt Frankl gleich zwei Beispiele an. Eines aus seiner
Praxis als Arzt: Nun weil3 er, wie jeder Arzt, aus der Pathologie, dass dort, wo zum Beispiel
in einem Organ alte Muskelzellen zugrunde gehen, in die entstandenen Freirdume,
Fettgewebe hineinwuchert - sogenannte Vakatwucherungen. Wo also gesundes Gewebe
schrumpft, wuchert ungesundes Gewebe hinein. (Vgl. ebd. S. 121)

11



Als zweites Beispiel fuhrt er die Ideologien in der Sowjetunion im letzten Jahrhundert an: So
wurde dort die These von Marx: ,Religion ist Opium fur das Volk® jahrzehntelang
hochgehalten. ,/nzwischen aber war dort der Marxismus selbst zur Religion geworden.”
(Ebd. S. 121)

Mit dem Untergang der marxistischen Zwangsideologie hatte die Erziehung zum Gehorsam
durch eine Erziehung zum Gewissen abgeldst werden sollen. Da diese jedoch Zeit braucht,
hatte sich in der Zwischenzeit ein zusatzliches Vakuum etabliert, in das ein vertieftes
Sinnlosigkeitsgefuhl hineingewuchert ist. (Vgl. ebd. S. 121)

4.3. Ein Schilling fur den Bettler

In diesem Gleichnis nimmt Viktor E. Frankl den Eigensinn bzw. Eigenwert der Dinge unter
die Lupe. So untersucht er den Wert eines Schillings. Dieser Schilling verandert seinen
Wert, je nachdem, ob ich ihn behalte oder einem Bettler schenke, so Frankl. Denn fir den
Bettler, so seine Theorie, hétte der Schilling wahrscheinlich einen hdheren Wert als fur einen
gut verdienenden Arzt. ,So zeigt sich denn, dass ich, indem ich den Schilling dem Bettler
gebe, dem Schilling einen Mehrwert gebe; dass ich dann nicht nur dem Bettler zu einem
Schilling verhelfe, sondern auch dem Schilling zur Sinnerfillung, zur Erflllung seines
Eigensinns®. (Ebd. S. 123)

4.4. Samuel versteht nicht

Dieses Gleichnis aus dem 1. Buch Samuel (3,2-9) schildert, wie Samuel mehrmals des
Nachtens aufwacht, weil er eine Stimme hort und jedesmal glaubt, es ware der neben ihm
liegende Hohepriester Eli, der ihn da ruft. Dieser aber rat Samuel, das nachste Mal, wenn
er wieder eine Stimme hoért, zu sagen: ,Sprich, Herr, denn dein Knecht hért!“ Damit wird
deutlich, dass selbst der Prophet Samuel als Knabe die Stimme des Herrn, also die Stimme
aus der Transzendenz, verkannt hat. Und wie es dem Propheten ergangen ist, so kann es
natdrlich auch jedem Menschen ergehen. Wir missen daher sehr genau hinhéren, um die
personliche Gewissensstimme von der Stimme eines aufoktroyierten Uber-Ichs abgrenzen
zu konnen. (Vgl. ebd. S. 125)

12



Hierzu méchte ich noch ein Zitat von Marie von Ebner-Eschenbach anfiigen: ,Sei deines
Willens Herr und deines Gewissens Knecht.” Und dazu Frankl: ,»Knecht meines
Gewissens« kann ich also eigentlich nur dann sein, wenn die Zwiesprache mit meinem
Gewissen echtes Zwiegesprach ist, also mehr als bloRes Selbstgesprach - wenn mein
Gewissen also mehr ist als mein Ich: wenn es Sprachrohr ist von etwas anderem.” (Frankl:
Der unbewusste Gott, S. 40)

13



5. Das Gewissen bei Hannah Arendt

Beide, sowohl Hannah Arendt als auch Viktor E. Frankl, setzten sich intensiv mit dem
Gewissen auseinander, allerdings aus unterschiedlichen Perspektiven. Viktor E. Frankl aus
der Sicht eines Psychologen und Philosophen und Begriinders der Logotherapie und
Existenzanalyse und Hannah Arendt als politische Philosophin. Grob zusammengefasst
kbnnte man sagen: Was bei Viktor E. Frankl die Stimme aus der Transzendenz ist - das
oben beschriebene Sinn-Organ - das ist bei Hannah Arendt der innere Dialog mit sich selbst.

In ihrem Buch ,Uber das Bése - Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik“ kommt Hannah Arendt
zwangslaufig auch auf die Moral und das Gewissen zu sprechen. Die Philosophin und
politische Theoretikerin, die bekannt fir ihre tiefgehenden Analysen von Macht,
Totalitarismus und der Bedingung des menschlichen Handelns ist, zieht die Linie zwischen
pramoralischem und moralischem Gewissen bedeutend weniger scharf, unterscheidet
jedoch zwischen einem religiosen und einem sakularisierten Gewissen. Sie geht aufgrund
der Erfahrungen des Zweiten Weltkriegs sogar so weit, das Gewissen an sich tberhaupt in
Frage zu stellen. Die 1906 im heutigen Hannover geborene Judin fliichtete 1933 vor den
Nationalsozialisten und lebte ab 1941 in den USA im Exil. Zum Gewissen, bezugnehmend
auf die Erfahrungen des Holokaust und des Totalitarismus der Naziherrschaft, schreibt sie:
,Das Gewissen ist angeblich eine Weise des Fuhlens, jenseits von Verstand und
Beweisfihrung, sowie, aufgrund von Empfindungen, des Wissens, was Recht und Unrecht
ist. Zweifellos, glaube ich, hat sich herausgestellt, dass solche Gefuhle in der Tat existieren,
dass Menschen sich schuldig fihlen oder unschuldig, dass jedoch leider solche Gefiihle
keine verlasslichen Hinweise geben, auf Recht und Unrecht, ja eigentlich auf gar nichts
hinweisen.“ (Hannah Arendt: Uber das Bése - Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik, 11.
Auflage, Piper Verlag 2016, S. 95)

Hier schon wird deutlich, dass das Gewissen bei Hannah Arendt nicht wie bei Frankl, als
Sinn-Organ, als die intuitive Fahigkeit gedeutet wird, den einmaligen und einzigartigen Sinn
aufzuspuiren, der in der Situation verborgen ist. Denn Recht und Unrecht beziehen sich auf
vorgegebene allgemein gtltige Gesetzte, wahrend Viktor Frankls pramoralisches Gewissen
nur von einem individuellen und von keinem allgemein gultigen Gesetz gefasst werden
kann. Noch weiter fuhrt Hannah Arendt ihre vermeintliche Beweisfihrung gegen die

Existenz des Gewissens damit aus, dass sie sagt: ,Schuldgefiihle zum Beispiel kénnen
14



durch einen Konflikt zwischen alten Gewohnheiten und neuen Befehlen - der alten
Gewohnheit, nicht zu téten, und dem neuen Toétungsbefehl - hervorgerufen werden; aber
sie kdnnen genauso gut durch einen gegenteiligen Konflikt entstehen: Derselbe Mann wird
sich schuldig fuhlen, wenn er nicht mitmacht, sobald er erst einmal das Toten, oder was
immer die »neue Moral« fordert, zur Gewohnheit geworden ist und von jedermann
anerkannt wird. Mit anderen Worten, diese Geflihle sagen etwas tUber Anpassung und Nicht-

Anpassung aus, nicht aber Gber Moral.“ (Ebd. S. 95)

In diesem Zitat wird die unterschiedliche Interpretation des ,Gewissens” evident. Denn
wahrend Viktor Frankl das Gewissen als ethischen Instinkt, als das ewige, allgemein
gefasste moralische Gesetz bezeichnet (Vgl. Frankl: Der unbewusste Gott, S. 25), passt
sich das Gewissen nach Arendt dem aktuellen, eingetibten moralischen Kodex an. Eine
Annaherung der beiden Philosophen beziglich des Gewissens gibt es insofern, als die
Beschreibung des goéttlichen Gewissens bei Arendt der des pramoralischen Gewissens bei
Frankl nahekommt: ,/m Bereich der religiosen Erfahrung kann es keinen Gewissenskonflikt
geben. Die Stimme Gottes spricht in klaren Worten, und fraglich ist nur, ob ich ihr gehorchen
werde oder nicht.“ (Arendt: Uber das Bose, S. 95 f). Sie entfernt sich aber tiber den
sakularen Gewissensbegriff auch gleichsam schon wieder von Frankl: ,Gewissenkonflikte
in sakularisierten Zusammenhangen sind andererseits eigentlich nichts anderes als
Beratungen zwischen mir und mir selbst; sie werden nicht durch Fihlen geldst, sondern
durch Denken.” (Ebd. S. 96). Mit dem von ihr beschriebenen Zustand der Pluralitat driickt
Hannah Arendt die Fahigkeit des Menschen aus, mit sich selbst zu sprechen, und dieser
innere Dialog kann zu Unstimmigkeiten mit der Stimme des moralischen Gebotes fiihren.
Diese Unstimmigkeit mit der eigenen inneren Stimme driickt Arendt mit den Worten Gorgias
aus: ,Lieber moge die ganze Welt mir widersprechen, als dass ich selbst nicht mit mir
zusammenstimme.“ (Gorgias zitiert nach: Hannah Arendt: Sokrates. Apologie der Pluralitat
(Frohliche Wissenschatft), 4. Auflage, Berlin: Matthes & Seitz Verlag 2019, S. 26) Und weiter:
LAuch wenn dich niemand sieht, sollst du schon deshalb nicht téten, weil du dir unméglich

wunschen kannst, mit einem Moérder zusammenzuleben.” (Ebd. S. 26).

Wahrend also bei Hannah Arendt das Gewissen ein Dialog mit sich selbst ist, der zu inneren
Konflikten fihren kann, ist das Gewissen bei Viktor E. Frankl ein Dialog mit der Stimme aus
der Transzendenz, und laut seiner Theorie gibt es den Gewissenskonflikt als solches in der
Wirklichkeit nicht. ,[...] denn was einem das Gewissen sagt, ist eindeutig. Der

Konfliktcharakter wohnt vielmehr den Werten inne [...] Es gibt also Situationen, in denen der

15



Mensch vor eine Wertewahl gestellt ist, vor die Wahl zwischen einander widersprechenden
Prinzipien. Soll dann die Wahl nicht willkarlich getroffen werden, so ist er wieder auf das
Gewissen zuriickgeworfen und angewiesen [...] aber selbst gegeniber dem Gewissen ist

er noch frei [...] auf das Gewissen zu héren oder dessen Warnung in den Wind zu schlagen.
(Frankl: Der unbewusste Gott, S. 72)

Abschlie3end mochte ich noch einen weiteren Denkansatz von Hannah Arendt aufgreifen,
weil er sich mit der Erkenntnis von Elisabeth Lukas deckt, dass man die Stimme des
Gewissens am besten in der Ruhe und Zuriickgezogenheit héren kann. Und dies hat auch
schon Hannah Arendt formuliert, indem sie schrieb: ,Wir unsererseits [...] kbnnen daftr
einstehen, dass in dem Augenblick, da ein Minimum des Mit-sich-Alleinseins nicht mehr
garantiert ist, nicht nur das s&kulare Gewissen, sondern jegliche Gewissensform

verschwinden wird.“ (Arendt: Sokrates, S. 63)

Um es noch einmal deutlich auf den Punkt zu bringen: Viktor E. Frankl wie auch seine
berihmte Schulerin Elisabeth Lukas héatten dem natirlich massiv widersprochen, weil in
deren Theorie nicht das Gewissen verschwinden kann, sehr wohl aber unsere Fahigkeit des
Abhorens der Gewissensstimme blockiert (zum Beispiel durch Krankheit) oder gestort sein

kann.

16



0. Toleranz und Gewissen

In einem Interview mit Professor Dr. Pinchas Lapide, einem judischen Theologen und
Religionswissenschatftler, wurde Viktor E. Frankl die Frage gestellt: ,Wie verstehen Sie
dieses Paradoxon, dass Sie als Seelenkundler Gott verponen, und die »Gotteskundler«, wie
man sie nennen konnte, unbedingt eine Wissenschaft des Unwissbaren betreiben wollen.
Grenzt das nicht eigentlich an Absurditat?“ (Viktor E. Frankl / Pinchas Lapide: Gottsuche
und Sinnfrage: Ein Gesprach, 7. Auflage, gtvh Verlag 2020, S. 57)

Seine Antwort darauf lautete, dass er sich in der Frage nach dem Rechthaben, also im Sinne
von: ,Ich habe Recht und niemand anderer hat Recht®, auf folgenden Standpunkt gestellt
habe: Dass er namlich darauf zu horchen habe, was sein Gewissen ihm sage. Und das
Gewissen sage ihm, was der Sinn einer gegebenen Situation ist. Dieses Gewissen als Sinn-
Organ, musse aber, insofern es sich jeweils um Einzigartigkeit und Einmaligkeit handle,
intuitiv vorgehen, weil genau das seine Begabung sei. Das Gewissen als allzumenschliches
Phanomen, kann aber auch irren und so muss ich als Mensch dieses Risiko des Irrens auch
auf mich nehmen. (Vgl. ebd. S. 57 f)

»Ich kann nicht hundertprozentig wissen, ob ich Recht habe oder nicht, es kann genauso
gut der andere Recht haben, es kann sein Gewissen Recht haben und nicht meines. Das
setzt keinen Relativismus voraus, aber es fordert die Toleranz.” (Ebd. S. 58). Oder um es
mit den Worten von Gordon W. Allport zu sagen: ,We may be at the same time half-sure but

whole-hearted. “

Dass mein Gewissen sich irren kann oder, um es zu prazisieren, dass mein Abhdorgerat der
Gewissensstimme verstellt sein kann, bedeutet nicht, dass es nicht eine einzige Wahrheit
gibt. Es bedeutet nur, dass ich niemals sicher sein kann, ob ich im Besitz dieser Wahrheit
bin oder der andere. Nur einer kann Recht haben, aber ich werde nie wissen, ob ich es bin
oder der andere. So muss jeder tun, was sein Gewissen ihm sagt und sich gleichzeitig
eingestehen, dass er sich auch geirrt haben konnte. (Vgl. Frankl / Lapide: Gottsuche und
Sinnfrage, S. 58)

17



6.1. Relativitat und Objektivitat von Wahrheit

Hierzu betont Viktor E. Frankl, dass er an die Objektivitat der Wahrheit glaube, und zwar an
eine Objektivitat der jeweiligen Sinnhaftigkeit der konkreten Situation. Gleichzeitig gebe es
aber auch eine Relativitat, aber nur in dem Sinne, als dass es objektive Wahrheit und
Wahrhaftigkeit gebe, diese aber relativ zu einer bestimmten Person und zu einer bestimmen
Situation stinden. Dabei bezieht er sich auch auf Karl Jaspers, der sagte, je universell
gultiger ein Wert werde, desto mehr verliere er an Stringenz und Verbindlichkeit. Zur
Verdeutlichung bringt Frankl ein Beispiel aus dem Konzentrationslager. Der universelle Wert
der 10 Gebote ,Du sollst nicht stehlen® habe in der konkreten Situation im
Konzentrationslager und fur die konkrete Person des Haftlings an Verbindlichkeit verloren.
Denn jedem, dem es gelang, ein paar Kartoffeln oder ein Stiick Kohle zu stehlen, war in
dieser Situation zu Recht stolz auf sich und fiihlte sich keineswegs unmoralisch. Also gelte
das Gebot ,Du sollst nicht stehlen® nur relativ, denn unter Umstanden konne der Sinn einer
Situation von mir verlangen, dass ich stehle. (Vgl. Frankl / Lapide: Gottsuche und Sinnfrage,
S. 58f)

»,Um ein Menschenleben zu retten, auch das deinige, darfst du nicht, sondern du sollst alle
anderen Gebote brechen [...] die Bibel spricht vom Tun der Wahrheit und nicht vom Reden
der Wahrheit. Ich habe den Verdacht, hier liegt der Unterschied.” (Ebd. S. 61)

18



7. Beispiele aus der Praxis

Wie schon eingangs erwéahnt, unterrichte ich in meiner Tatigkeit als DAF/DAZ-Trainerin
(Deutsch als Fremdsprache/Deutsch als Zweitsprache), Pflegekréafte aus aller Welt. Diese
Menschen sind allesamt nach Osterreich gekommen, um sich und ihren Familien ein
sogenanntes ,besseres Leben“ zu ermdglichen. Da sie durch ihre Ausbildung und Tatigkeit
im Pflegebereich ihrer Heimatlander gute Chancen haben, in Osterreich ein Arbeitsvisum
zu bekommen, kamen sie hierher und mussten zumindest im ersten Schritt ihre Partner und
Kinder in der Heimat zurtcklassen. Ich moéchte sagen, jeder von ihnen hatte einen
Gewissenskonflikt, im Sinne eines Wertekonflikts. Im Laufe der Monate, in denen die
Teilnehmer teils in Unterrichts-, teils in Pausengesprachen, auch immer wieder tber ihre
Familien in der Heimat und ihre Herausforderungen im Zielland Osterreich erzahlten, fand
schon ein grundsatzlicher Vertrauensaufbau statt, der iber meine Rolle als Sprachtrainerin
hinausging. Gemeinsam mit meiner Kollegin erkannte ich den dringenden Bedarf an
Begleitung in genau diesen existenziellen Fragen. So entstand das Angebot von
Einzelgesprachen, das die vier unten beschriebenen Teilnehmer in Anspruch nahmen.
Dabei ging es naturgemalf viel um sinnvolles und sinnwidriges Handeln, um die Freiheit zu
Entscheidungen (trotz Bedingtheiten) und darum, den hdheren Wert, fur den sie Leid
ertragen, nadmlich das Leid, nicht bei ihren Kindern und Partnern sein zu kdénnen,
anzuleuchten. Ich habe versucht sie zu beféahigen, die moralischen - namlich aus der
gesellschaftlichen Diktion moralischen - Zweifel von der Stimme aus der Transzendenz zu

unterscheiden.

19



7.1. AV.

A.V. (weiblich) ist 1979 in Indien geboren und lebte dort auch mit ihrem Mann und ihren
beiden Kindern (19 und 15 Jahre) bis vor gut einem Jahr. 2024 kam sie als Pflegekraft nach

Osterreich. Grund dafir waren vor allem finanzielle Sorgen in der Familie.

lhre Tochter wird in einem halben Jahr ebenfalls zum Studium nach Osterreich kommen.
Der Vater der Kinder und ihr Sohn sollen ebenfalls nachkommen. Dazu gibt es noch keinen
konkreten Plan. A. muss zuerst ihre Prufungen in Osterreich schaffen, bevor ihre Familie
nachziehen kann. Vor einigen Monaten tberlegte sie sich, doch wieder zurtick nach Indien

zu gehen, weil sie Angst hatte, die Prifungen nicht zu bestehen.

In der Beratung haben wir dem Angstmotiv (Versagen) mehrere Liebesmotive
gegentbergestellt. Sie konnte gleich mehrere Griinde nennen, weshalb es sich lohne, Uber

diese Hurde zu springen.

Selbsttranszendenz: Wo liegen deine Aufgaben? Wo wirst du jetzt gebraucht? In welcher
Aufgabe bist du jetzt ersetzbar? Hier wurde deutlich, dass im Moment nur sie im Ausland
arbeiten kann, die Betreuung der Kinder aber auch von ihrem Mann tlbernommen werden
kann. Sie ist also in der Betreuung der Kinder ersetzbar, nicht aber in der Arbeit im Ausland

zur Aufbesserung des Familienbudgets.

Trotzmacht des Geistes: Trotz der Angst, die Hurde der Prifungen nehmen: Manchmal
muss man die Liebe zu etwas oder jemandem Uber die Hirde schmeil3en, und ihr dann

hinterherspringen.

Ihr Sohn, der anfangs sehr unter der Trennung litt, versteht und akzeptiert mittlerweile auch,
weshalb die Familie diese Entscheidung getroffen hat. Er lernt schon Deutsch und freut sich,
irgendwann auch nach Osterreich kommen zu kénnen. Seine Leidensfahigkeit verdient
Anerkennung und Wertschéatzung! Dies teilt A. ihrem Sohn nun in vielen ihrer Telefonate

mit und kann so ihren Sohn und auch sich selbst starken.

Mit dem Sinn / Zweck - Diagramm konnten wir gut aufschliisseln, dass ihre Entscheidung,
die Familie temporar zu verlassen, unter den gegebenen Umstanden durchaus sinnvoll war.
Es war das Bestmdgliche fiir sie und ihr Umfeld und es gab ein klares Ziel. In dieser Aufgabe
hatte sie auch von niemand anderem in der Familie ersetzt werden kdnnen. A. hat mir

mittlerweile mitgeteilt, dass sie auf jeden Fall bleiben werde, solange sie darf und alles
20



versuchen werde, die Prifungen zu bestehen. Flucht aus Angst vor Versagen ist mittlerweile

keine Option mehr fir sie.

7.2. G.B.

G.B. (weiblich) ist 1993 geboren und kommt von den Philippinen. Sie ist seit dem Sommer
2024 in Osterreich. Auch ihr Grund, ihren Partner und ihren damals erst einjahrigen Sohn
auf den Philippinen zurtickzulassen, war die Hoffnung auf ein besseres Leben. Ihr Partner
kiimmert sich um den Sohn, da er keine Arbeit hat und seine Familie sehr arm ist. Auch sie
hat auf den Philippinen keinen familiaren Ruckhalt. Inre Mutter ist spielstichtig und hat sich
laut G.B.s Aussagen schon immer auf die Unterstitzung ihrer Schwester, G.B.s Tante
verlassen, die schon lange in Osterreich lebt und seitdem auch immer Geld nach Hause an
ihre Schwester geschickt hat. Nun ist G.B. dem Beispiel ihrer Tante gefolgt, leidet aber
enorm darunter, nicht bei ihrem Sohn sein zu kénnen. Sie ist sich nicht mehr sicher, ob die
Entscheidung richtig war. Bei ihr ging es vor allem darum, ihren stark spurbaren und auch
artikulierten Wert, dem Sohn ein Leben in Osterreich zu ermoglichen, hochzuhalten und

anzuleuchten. Ganz nach dem Motto: ,Wer ein Warum zu leben hat, ertragt fast jedes Wie.“
» Vorbildsuche: Tante

» Frage nach der Ersetzbarkeit / Selbsttranszendenz: ,Wo liegt deine Aufgabe? Wo bist
du ersetzbar und wo nicht?“ Hier ging ich sehr behutsam und durch stringentes
sokratisches Fragen vor, um ihre innersten Antworten hervorzulocken und nicht auf3ere,

moralische Normen dartberzustilpen.
» Dankbarkeit schulen / Tagebuch der guten Stunden

* Liebesmotiv: Woflur tust du es? Noch einmal verdeutlichen, dass sie in der

Sinnausrichtung ist (das Bestmdgliche fur sich, ihren Sohn und ihren Mann tut).

 Wegplanmodell: Ziel anvisieren! Sohn kann nachkommen, sobald sie die

Nostrifikationsprifung bestanden hat.

21



* (Innerliche) Auss6hnung mit der Mutter: Wer seinen Eltern nie gedankt und ihnen ihre
Erziehungsfehler nie verziehen hat, ist nie Sohn/Tochter gewesen. (E. Lukas) Befriedung

der Vergangenheit:

» Dankbarkeit dafur, dass ihre Mutter ihr das Leben geschenkt hat. Wenn dies das Einzige

ist, was sie fur sie getan hat, dann ist das schon genug.

7.3. J.M.

J.M. (ménnlich) ist 1970 auf den Philippinen geboren. Seine Mutter hatte ihn und seine zwei
Geschwister im Alter von 5 Jahren verlassen, um in Osterreich zu arbeiten. J.M hat selbst
keine Familie gegrindet. Er leidet noch heute darunter, dass seine Mutter damals wegging.
Seine Schwester ist mittlerweile verstorben. In der Zeit, in der sie krank war, hat er sie
finanziell unterstitzt. Er kam 2002 ebenfalls nach Europa um hier zu arbeiten, aber vor
allem, um in der Nahe seiner Mutter zu sein. Nach Stationen in Italien und Deutschland ist
er derzeit in Osterreich.

Da J.M. abgekampft und mude wirkt, gleichzeitig aber versucht die Person in der Gruppe
zu sein, die immer gibt und immer frohlich ist, beginnen wir mit der Sinndefinition. Er gesteht,
dass er oft nicht mehr kann, aber trotzdem noch alles geben mdchte. Wir bleiben langere
Zeit am Thema: das Bestmdgliche fir dich und dein Umfeld! J.M. verlangt auch von seinen

Kollegen, dass sie genauso aufopferungsvoll sind und immer helfen.
GroRe Themen:

« Sinn - das Bestmogliche fur mich und mein Umfeld; Selbstaufopferung kann daher nicht

sinnvoll sein.

Medan agan - nichts zu sehr!

Krisentrachtige Haltungen des Individuums (etwas zu sehr erzwingen wollen)
* siehe 8.4.

Erwartungshaltung den Kollegen gegentber (Neurotisches Kleeblatt): Erwartung -
Enttauschung - Selbstanklage - Opferrolle

22



» Das innere Kind an der Hand nehmen: Was wurdest du mit deinem Kind machen, wenn
du siehst, dass es sich in Selbstaufopferung und Krankheit verliert? Antreiben oder ins

Bett stecken?

J.M. bekam tber mehrere Wochen Hausaufgaben zur Selbstflrsorge. Mittlerweile kann er
schon sehr gut zwischen ideeller Aufopferung und sinnvollem ,Fir-andere-da-Sein®

unterscheiden.

7.4. C.F.

C.F. ist 1989 auf den Philippinen geboren und ebenfalls seit Sommer 2024 in Osterreich. Er
ist verheiratet und hat zwei S6hne im Alter von 10 und 2 Jahren. Seine Frau lebt mit den

Kindern auf den Philippinen.

Er ist vor allem deshalb nach Osterreich gekommen, um seiner Familie eine sichere Zukunft
zu ermoglichen, bessere Maoglichkeiten und eine finanzielle Aufbesserung der
Lebenssituation. Die Entscheidung, nach Osterreich zu kommen, haben er und seine Frau
gemeinsam getroffen. Trotzdem gibt es viel Streit, weil es beiden schwerféllt, sich in die
Situation des jeweils anderen hineinzuversetzen. Sie klagt Giber die Herausforderungen als
alleinerziehende Mutter und er Gber die Herausforderungen, als Fremder in einem neuen
Land zu leben, einen energieraubenden Beruf auszuiiben und mit den Sprachbarrieren

zurechtzukommen.
Stationen unserer Gesprache:

» Dreidimensionales Menschenbild: Wir sind nicht frei von Bedingungen, aber frei zu
Entscheidungen. Auf diesem Hintergrund beleuchten wir seine Entscheidung, nach

Osterreich zu kommen, mit allen daraus resultierenden Konsequenzen.

« Sinn / Zweck - Diagramm besprochen: Der Sinn zieht auch Uber grof3e Hurden hinweg,

wenn man den Sinn im Blick hat.
» Tagebuch der guten Stunden

» Einfihlungsvermdgen schulen (Versuch, sich in die Lage des jeweils anderen

hineinzuversetzen) - finale Vorleistung gegenuber seiner Frau.
23



* Perspektive/ Werte anleuchten (Wer ein Warum zu leben hat...)

* Einstellungsmodulation: Das Leben stellt die Fragen. Du darfst auf diese schwierige
Aufgabe deine bestmdéglichen Antworten geben. Wie bei Prifungen werden wir nicht nach
den Fragen beurteilt, die wir gestellt bekommen, sondern nach den Antworten, die wir

geben.

» Wer (welcher Vater/Ehemann) mochtest du gewesen sein, wenn du in 5 Jahren auf deine

jetzige Situation zurtckblickst? Wie mdchtest du gehandelt haben?

24



7.5. Schlussfolgerung

Gerade in Hinblick auf die Gewissensfrage halte ich es fur enorm herausfordernd, ganz dicht
am sokratischen Dialog zu bleiben, ohne dabei zu Suggestivfragen abzudriften und dem
Klienten die eigene Gewissensstimme Uberzustlilpen. Das phanomenologische Zuhéren
muss meiner Meinung nach oberste Prioritéat haben, um dann auch wieder umgekehrt, den
Klienten, nachdem das eine Wort, der eine Satz gefallen ist, der den eigentlichen Wert des
Klienten verrat, das, worum es eigentlich geht, auch nicht mehr abdriften zu lassen, in
aufoktroyierte Moralvorstellungen und gesellschaftiche Normen, die vielleicht noch
Generationen zuvor Glultigkeit gehabt haben mégen, nun aber Gberkommen und obsolet
geworden sind.

Gerade weil das Gewissen keinem allgemeingiltigen Gesetz folgt, gerade weil es
transsubjektiv ist, intuitiv und irrational, wie ich zuvor erlautert habe, ist die individuelle
Gewissensstimme des Klienten ernst zu nehmen. Genauso, wie es aber auch meiner
Verantwortung als Berater unterliegt, darauf zu achten, dass das Abhdrgerat richtig
eingestellt ist, dass sich der Klient nicht in entgegengesetzter Richtung seines Kompasses

begibt und die Subjektivitat des jeweils Gesollten nicht mit Willkir verwechselt wird.

25



8. Begriffsklarungen aus den Praxisbeispielen

8.1. Das Sinn / Zweck - Diagramm

Jeder Mensch ist als aufrechtes Wesen angedacht und fragt sich, woflr er leben will und
was von ihm jetzt, in der jeweiligen Situation gelebt werden soll. So entsteht die Sehnsucht

in jedem, Sinn, also das Gesollte, und sein Bestmdgliches zu verwirklichen. Dieser Sinn

«rdgliche Sinn & Zweck i
S ~ f(//- Was ¢ Abe
in : 9
OF° e I, e Wi,
Nebeneffekt ! !
~ ANERKENNUNG
v o
o=
o e f )
C O
-
==&
Wofur will ich leben?
Was soll jetzt von mir entschieden werden?

VIKTOR FRANKL ZENTRUM WIEN | www.franklzentrum.org =]
Abbildung 2 (Quelle: Logo to go. Visitenkarte erstellt vom Viktor Frankl Zentrum Wien)

ist auRerhalb von ihm vorfindlich in der Welt da. Der Sinn zieht den Menschen. Manchmal
stellt sich dem Menschen auf diesem Weg der Sinnverwirklichung ein Hindernis in den Weg.
Wenn er aber weil3, woflr, fir wen oder flr was er etwas tut (oder sein lasst), flief3t ihm die
Kraft zu, dieses Hindernis zu tberwinden. Nimmt der Mensch seinen Sinnanruf also wahr,
,Springt” der Mensch sogar Uber seine psychischen, physischen und sozialen Barrieren.
(Vgl. Johanna Schechner / Heidemarie Zurner: Krisen bewaltigen: Viktor E. Frankls 10
Thesen in der Praxis, 5. Auflage, Braumiiller Verlag 2020, S. 86 f)

26



8.2. Das Neurotische Kleeblatt

Verliert ein Mensch die Sinnausrichtung und wird wie in der heutigen Konsumgesellschaft
Ublich, in Versuchung gefuhrt, den Erfolg, die Lust und das Glick direkt anzustreben, dann
gerat er in eine Schraglage (siehe Abbildung Sinn / Zweck - Diagramm). Er verliert
sozusagen die aufrechte, souverane Haltung und kippt. Weiter noch: Tritt namlich das
Angestrebte nicht ein, dann fallt der Mensch noch zusatzlich von der Schraglage in die
Bauchlage. Aus der Erwartung bzw. der nicht erfullten Erwartung wird Enttduschung,
Anklage und Selbstmitleid. Diese vier Fallstufen werden auch als Neurotisches Kleeblatt

bezeichnet. (Vgl. Schechner / Zirner: Krisen bewaltigen, S. 90 f)

8.3. Die Finale Vorleistung

»Finale Vorleistungen sind reine Willensakte, getragen vom ,Willen zum Sinn*, wie Viktor E.
Frankl es ausdrucken wirde. Sie sind durch nichts bewirkt oder verursacht, sondern eben
gewollt gesetzt, im Uberwiegenden Falle akausal (eigentlich fihlt man sich geneigt anders
zu reagieren), aber dafir final, also auf ein gutes Ziel hingerichtet.” (Elisabeth Lukas: Den

ersten Schritt tun. Konflikte 16sen, Frieden schaffen, Butzon & Bercker Verlag 2025, S. 60)

Ein Beispiel soll diese ,Finale Vorleistung“ verdeutlichen: Der Familienvater trinkt, weil ihn
seine Frau frustriert, die sich regelmaRig Gber den altesten Sohn argert. Der Sohn argert die
Mutter, weil er sich als Kind von ihr abgelehnt gefiihlt hat. Die Mutter hat ihren Sohn vorerst
abgelehnt, weil sie eigentlich nicht hatte schwanger werden wollen, aber aufgrund ihrer
fehlenden Erziehung zur Sexualitat durch ihre eigenen Eltern die Familienplanung misslang
etc. etc. Das kausale Erklarungsmodell verlauft sich in der Unendlichkeit. Es sei denn, ein
Mitglied der Familie, zum Beispiel der Vater, wirde sich zu einer finalen Vorleistung
durchringen und weniger trinken und netter zu seiner Frau sein, obwohl diese sich nach wie
vor in gleichem Mal3e Uber den Sohn argert. Schon alleine ein einziges Familienmitglied
genugt, um die Endlosschleife zu kappen und den Ablaufen eine neue, sinnvolle Richtung
zu geben. Durch das veranderte Verhalten des Vaters kdnnte auch die Mutter ihr Verhalten
dem Sohn gegenuber verandern, dieser kdonnte sich plétzlich angenommen fuhlen und
selbst auch sein Verhalten andern. Etc. etc. (Vgl. Elisabeth Lukas: Den ersten Schritt tun,
S. 581)
27



8.4. Die 4 krisentrachtigen Fehlhaltungen des
Individuums

Zu diesen zahlen:

» Etwas zu sehr vermeiden wollen (z.B. unangenehmen Lebenssituationen um jeden Preis

ausweichen wollen).

* Gegen etwas zu sehr ankampfen (z.B. mit Verbissenheit gegen Mitmenschen oder
Veranderungen ankampfen).

» Etwas zu sehr erzwingen wollen (Manchmal missen Winsche auch offen bleiben, well
sie noch nicht dran sind; Dankbarkeit fir das, was ist, anstatt das erzwingen wollen, was

noch nicht da ist).

» Zu sehr Uber sich selbst nachdenken (Bei Erwachsenen sollte sich der Blick vom ICH

l6sen, um die Aufgaben in der Welt wahrnehmen zu kdnnen.).

(Vgl. Schechner / Zurner: Krisen bewaltigen, S. 168 ff)

28



LITERATURVERZEICHNIS

Arendt, Hannah: Sokrates. Apologie der Pluralitat (Frohliche Wissenschaft), 4. Auflage,
Berlin: Matthes & Seitz Verlag 2019.

Arendt, Hannah: Uber das Bose - Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik, 11. Auflage, Piper
Verlag 2016.

Biller, Karlheinz & Stiegeler, Maria de Lourdes: Worterbuch der Logotherapie und
Existenzanalyse von Viktor E. Frankl: Sachbegriffe, Metaphern, Fremdwdrter, Bohlau
Verlag 2008.

Frankl, Viktor Emil: Arztliche Seelsorge, 10. Auflage, dtv Verlag 2020.

Frankl, Viktor Emil: Der unbewusste Gott - Psychotherapie und Religion, 17. Auflage, dtv
Verlag 2021.

Frankl, Viktor E. / Lapide, Pinchas: Gottsuche und Sinnfrage: Ein Gesprach, 7. Auflage, gtvh
Verlag 2020.

Lukas, Elisabeth: Den ersten Schritt tun. Konflikte [6sen, Frieden schaffen, Butzon & Bercker
Verlag 2025.

Lukas, Elisabeth (Hg.): Der Seele Heimat ist der Sinn: Logotherapie in Gleichnissen von
Viktor E. Frankl. Zusammengestellt u. komment. v. Elisabeth Lukas, 3. Auflage, Kosel
Verlag 2007.

Lukas, Elisabeth: Lehrbuch der Logotherapie: Menschenbild und Methoden, 4. aktualisierte
Auflage, Profil Verlag 2014.

Schechner, Johanna / Zurner, Heidemarie: Krisen bewaltigen: Viktor E. Frankls 10 Thesen
in der Praxis, 5. Auflage, Braumiller Verlag 2020.

Skriptum Modul Il, VFZ Wien.

29



