
 

DAS SINN - ORGAN GEWISSEN 

DIE STIMME AUS DER TRANSZENDENZ 

Wie definiert und unterscheidet sich das Gewissen bei Viktor E. 
Frankl von anderen philosophischen Ansätzen und landläufigen 

Meinungen? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Heidi Wimmer BEd. 

DIPLOMARBEIT 
für den Abschluss der Ausbildung 

zur Diplomierten Lebens- und Sozialberaterin 
an der Europäischen Akademie für Logotherapie - 

Universitär  

 

Jahrgang 2021-2026 Wien/Vorarlberg 

Dornbirn, am 4.11.2025 

 

 



 

Eidesstattliche Erklärung  

Ich, Heidi Wimmer BEd., versichere hiermit, dass ich die vorliegende Arbeit 

ohne fremde Hilfe und ohne Benutzung anderer als der angegebenen Quellen 

und Hilfsmittel angefertigt und die den benutzten Quellen wörtlich oder 

inhaltlich entnommenen Stellen als solche kenntlich gemacht habe.  

Diese Arbeit wurde in gleicher oder ähnlicher Form noch keiner anderen Stelle 

als Prüfungsleistung vorgelegt.  

 

 

 

 

 

        Heidi Wimmer BEd. 

        Dornbirn, am 4.11.2025 

 

 

 

 

 

 

G e n d e r - E r k l ä r u n g  

Zur besseren Lesbarkeit wird in dieser Diplomarbeit das generische 

Maskulinum verwendet. Die gewählten Personenbezeichnungen beziehen 

sich gleichermaßen auf alle Geschlechter (LGBTQIA+).  



 

INHALTSVERZEICHNIS 

 

1. Motivation zum Thema 1 

2. Der Gewissens-Begriff historisch betrachtet 3 

3. Definition des Gewissens bei Viktor E. Frankl 6 

3.1.  Das Gewissen - die Herzensweisheit 6 

3.2.  Das Dreidimensionale Menschenbild 8 

3.3.  Freiheit und Gewissen 9 

4. Das Gewissen in Gleichnissen 11 

4.1. Der Hund unter dem Bett 11 

4.2. Vakatwucherungen 11 

4.3. Ein Schilling für den Bettler 12 

4.4. Samuel versteht nicht 12 

5. Das Gewissen bei Hannah Arendt 14 

6.  Toleranz und Gewissen 17 

6.1.  Relativität und Objektivität von Wahrheit 18 

7.  Beispiele aus der Praxis 19 

7.1. A.V. 20 

7.2. G.B. 21 

7.3. J.M. 22 

7.4. C.F. 23 

7.5.     Schlussfolgerung 25 

8. Begriffsklärungen aus den Praxisbeispielen 26 

8.1. Das Sinn / Zweck - Diagramm 26 

8.2. Das Neurotische Kleeblatt 27 

8.3.  Die Finale Vorleistung 27 

8.4. Die 4 krisenträchtigen Fehlhaltungen des   Individuums 28 

 

LITERATURVERZEICHNIS 29 



1 
 

 

1. Motivation zum Thema 
 

Im Zuge des Lehrgangs „Logopädagogik“ am Viktor Frankl Zentrum in Wien bin ich im 

zweiten Semester sehr intensiv mit dem Thema „Das Gewissen - ein Sinn-Organ“ 

konfrontiert worden. Die gängigen Redensarten vom „guten und schlechten Gewissen“ 

verloren in diesem Zusammenhang plötzlich an Bedeutung und wurden regelrecht revidiert. 

Vielmehr fand ich Antworten auf Fragen, die mich im Laufe meines Lebens persönlich 

begleiteten und auch beschäftigten und es noch heute tun. Die Frage zum Beispiel, wie es 

möglich ist, eine starke innere Haltung zu entwickeln, die auch gesellschaftlichen Stürmen 

und politischen Umbrüchen standhält. 

Natürlich kam ich mit der Ausarbeitung einer Haltung auch hier und da in Konflikt mit 

überkommenen gesellschaftlichen Moralvorstellungen und veralteten Traditionen, die ich zu 

hinterfragen wagte. Im Zweifelsfalle handelte ich mehrfach intuitiv und aus einer doch tief 

gründenden Überzeugung, das in dieser Situation „Richtige“, oder wie ich heute sagen 

würde: „Sinnvolle“, zu tun. Da durchaus auch Teile meines Umfelds auf gewisse 

Handlungen und Denkweisen mit Unverständnis und Kopfschütteln reagierten, beschäftigte 

ich mich regelmäßig mit philosophischen Sichtweisen, um mir meine Haltung und mein 

Handeln besser erklären zu können. Vielleicht auch ein wenig, um mich zu rechtfertigen, wo 

ich dachte, das tun zu müssen. Ich wollte quasi diese innere Stimme, die mich leitete, trotz 

äußeren Urteilen, Be- und auch Verurteilungen befrieden. Es zog mich sozusagen von der 

Erziehung zum Gehorsam zur Erziehung zum Gewissen. 

Auch wenn ich teilweise Antworten bei Hanna Arendt und auch bei Sokrates fand, so war 

es schlussendlich doch Viktor Emil Frankl, der mir den feinen Unterschied zwischen dem 

prämoralischen Gewissen und eben dem moralischen verdeutlichte und mir dadurch 

ermöglichte, diese feine Nuance zu unterscheiden und meiner „Gewissensstimme“ 

weiterhin zu folgen, denn „[…] gerade  die großen, echten - existentiell echten - 

Entscheidungen im menschlichen Dasein erfolgen allemal durchaus unreflektiert und 

insofern auch unbewusst; an seinem Ursprung taucht das Gewissen ins Unbewusste ein.“ 

(Viktor Emil Frankl: Der unbewusste Gott - Psychotherapie und Religion, 17. Auflage, dtv 

Verlag 2021, S. 23) 



2 
 

 

Aktuell halte ich Deutsch-Kurse (Deutsch als Fremdsprache) für Pflegekräfte, die aus aller 

Welt nach Österreich kommen, wo sie auch dringend gebraucht werden. Eines Tages ergab 

sich die Situation, dass eine Teilnehmerin erklärte, sie werde in fünf Monaten wieder in ihr 

Heimatland Indien zurückkehren. Die Gruppe bat mich, mit ihr zu sprechen, da alle meinten, 

die Teilnehmerin würde nur aus Angst vor der bevorstehenden Deutschprüfung nach Indien 

zurückkehren wollen. So ergaben sich in erster Instanz ein Gruppengespräch über das Sinn 

/ Zweck-Diagramm von Viktor Emil Frankl und in weiterer Folge einige Einzelgespräche, in 

welchen der Wertekonflikt oder das landläufig als „schlechtes Gewissen“ bezeichnete 

ungute Gefühl den eigenen Entscheidungen gegenüber bei allen Personen, mit denen ich 

sprach, zum Thema wurde und auch zentrales Thema war. Fast alle Teilnehmer mussten 

ihre Kinder und natürlich auch andere Familienmitglieder und Lebenspartner in ihren 

Heimatländern zurücklassen. Aus diesen Gesprächen ergab sich der zweite und finale 

Motivationsschub, dem äußerst komplexen Thema des „Sinn - Organs Gewissen“ in dieser 

Diplomarbeit erneut nachzugehen und darzustellen, wie es in Beratungsgesprächen zur 

Anwendung kommen kann, ohne die Klienten mit theoretischem Grundwissen überfordern 

zu müssen.  

 

 

  



3 
 

2.  Der Gewissens-Begriff historisch betrachtet 
 
 

Das Gewissen kann allgemein als ein inneres Wissen um die moralischen Werte und 

Normen beschrieben werden, die durch die Aktivierung der Gewissensstimme an 

Verbindlichkeit gewinnen. Dieses Wissen und diese Stimme kontrollieren somit auch unser 

Verhalten auf seine moralische Entsprechung. Die besondere Bedeutung des Gewissens-

Begriffs rührt daher, dass sie „die Moralität einer Person mit deren Identität verbindet und 

sie dem Vergleich von Sein und Sollen, Allgemeinem und Persönlichem, Öffentlichem und 

Privatem, Anerzogenem und Selbstgewähltem aussetzt.“ (Karlheinz Biller & Maria de 

Lourdes Stiegeler: Wörterbuch der Logotherapie und Existenzanalyse von Viktor E. Frankl: 

Sachbegriffe, Metaphern, Fremdwörter, Böhlau Verlag 2008, S. 111). 

„In der Antike entstand der Gewissensbegriff dadurch, dass jene personifizierten, 

mythischen Mächte, die das menschliche Tun von außen überwachten, zu Norminstanzen 

verinnerlicht wurden. Die Etymologie von griechisch syneidesis … und lat. conscientia 

(Mitwisser, Bewusstsein, Gewissen) belegt die antike Auffassung, der zufolge jeder Mensch 

in sich selbst einen Mitwisser seiner Taten habe. Diese ins eigene Innere verlegte 

Kontrollinstanz gilt (seit Cicero und Seneca) als sicherster Zeuge, aber auch als höchster 

Richter, der mit der Autorität eines von der Gottheit eingepflanzten Gesetzes und damit als 

Gottesstimme spricht.“ (Biller & Stiegeler: Wörterbuch, S. 111 f) 

Der griechische Philosoph und Stoiker Epiktet, der etwa von 50 bis ca. 138 n.Chr. lebte, 

setzte das Gewissen dem stoischen hegemonikón gleich. Dies wiederum kann übersetzt 

werden mit der Kompetenz, sittliche Grundprinzipien wahrzunehmen und dementsprechend 

ein Leben in Genügsamkeit zu führen. (Vgl. ebd. S. 112) 

Vom 2. bis zum 7. Jahrhundert setzte sich dann eine weitgehend autoritäre 

Gewissensauffassung durch. Diese ist der Ansicht der Kirchenväter geschuldet, der zufolge 

eigene Taten auf die Übereinstimmung mit dem göttlichen Sittengesetz überprüft werden 

müssen. (Vgl. ebd. S. 112) 

„Im Hochmittelalter ist das Gewissen bei den […] bedeutendsten Theologen und 

Philosophen […] eine Letztinstanz des Menschen, die ihn auch dann bindet, wenn es mit 

der offiziellen Doktrin nicht übereinstimmt (irrendes Gewissen).“ (Ebd. S. 112) 



4 
 

Kant hingegen erklärt in der Neuzeit „[…] die Autonomie des sittlichen Bewusstseins zur 

Grundlage, auf der jede echte, sich über die bloße Gesetzesbefolgung oder Legalität 

erhebende Moralität steht. »Das Gesetz in uns heißt Gewissen. Das Gewissen ist eigentlich 

die Application unserer Handlungen auf dieses Gesetz. Die Vorwürfe desselben werden 

ohne Effect sein, wenn man es sich nicht als den Repräsentanten Gottes denkt […]«“ 

(Ebd. S. 112) 

Mit der Aufklärung gibt sich der vernunftbegabte Mensch nun „[…] selbst das moralische 

Gesetz, mit dem er seine Taten prüft […]“ und sie demzufolge vor sein eigenes inneres 

Gericht stellt. Hegel zum Beispiel betont, dass der Mensch durchaus berechtigt sei, in sich 

und ebenso aus sich heraus zu wissen, was sein Recht und was seine Pflichten seien. (Vgl. 

ebd. S. 112) 

„Seit der Mitte des 19.Jahrhunderts traten mit dem Evolutionismus psycho-, sozio- und 

biogenetische Erklärungen des Gewissens auf, die die Autonomie des Gewissens als eine 

Illusion des Bewusstseins ausweisen.“ (Ebd. S. 112) 

In deren Theorie wisse das Bewusstsein des Menschen nicht, dass die Gewissensstimme 

nichts weiter als die Stimme übernommener und „verinnerlichter Normen der Gesellschaft 

und vor allem von Autoritätspersonen ist.“ Sehr deutlich macht das Nietzsche, für den das 

Gewissen die „übernommene Repression der Gesellschaft“ ist, „die sich gegen das eigene 

Ich richtet.“ (Ebd. S. 112 f) 

Freud erklärt das Gewissen aus einer „[…] Verinnerlichung elterlicher Autorität, die als 

unbewusstes Über-Ich das bewusste Ich kontrolliert.“ (Ebd. S. 113) Das Gewissen wird hier 

also als Kontrollfunktion einer Autorität gesehen - sei diese nun individuell oder auch 

gesellschaftlich - die das Handeln eines Einzelnen auf dessen soziale Konformität hin 

überprüft.  

Im 20. Jahrhundert wird diese Heteronomisierung des Gewissens durch die Psychologie 

wieder relativiert. Heidegger zum Beispiel bestimmte die Aufgabe des Gewissens damit, 

den Menschen aus der „Uneigentlichkeit“ zu seinem „Selbstseinkönnen“ - also seiner 

„Eigentlichkeit“ - hinzuführen. (Vgl. ebd. S. 113) 

„Die Frage, ob das Gewissen angeboren oder anerzogen ist, lässt sich rational nicht 

eindeutig beantworten. Empirische Untersuchungen zeigen jedoch, dass sich das Gewissen 



5 
 

individualgeschichtlich (ontogenetisch) tatsächlich durch die Verinnerlichung einer zunächst 

als etwas Äußerliches aufgefassten Norminstanz bildet.“ (Ebd. S. 113) 

  



6 
 

3.  Definition des Gewissens bei Viktor E. Frankl 
 

 

In dem Sinne,  in dem die existenziell echten Entscheidungen im menschlichen Dasein 

unreflektiert und unbewusst erfolgen, ist das Gewissen auch irrational zu nennen. Irrational 

in dem Sinne, dass es auch als alogisch oder noch präziser als prälogisch definiert werden 

kann. (Vgl. Frankl: Der unbewusste Gott, S. 23) 

„Denn genau so, wie es ein vorwissenschaftliches und ihm ontologisch noch vorgelagert ein 

praelogisches Seinsverständnis gibt, genau so gibt es auch ein praemoralisches 

Wertverständnis, das aller expliziten Moral wesentlich vorgängig  ist - eben das Gewissen.“ 

(Ebd. S. 23) 

 „Das Gewissen […] ist ein aller Moral vorgängiges Wertverständnis, das jeder von uns 

intuitiv in sich trägt. Es ist das an seinem Ursprung unbewusste ethische Empfinden, das zu 

unserer existenziellen »Grundausstattung« gehört.“ (Elisabeth Lukas: Lehrbuch der 

Logotherapie: Menschenbild und Methoden, 4. aktualisierte Auflage 2014, Profil Verlag, S. 

32) 

 

3.1.  Das Gewissen - die Herzensweisheit 
 

Wie lässt sich nun diese Irrationalität des Gewissens noch genauer erklären? Am besten im 

Vergleich mit dem Bewusstsein. Denn während sich dem Bewusstsein Seiendes erschließt, 

erschließt sich dem Gewissen im Gegenzug dazu eben nicht Seiendes, sondern Sein-

sollendes. Dieses Sein-sollende ist nun keine Wirklichkeit, sondern Möglichkeit (Vgl. Frankl: 

Der unbewusste Gott, S. 23). In diesem Sinne kann man auch sagen, das Gewissen sei das 

Sinn-Organ zum Abhören der Transzendenz, um Entscheidungen an der Gegenwartslinie 

treffen zu können. Somit lässt sich die Gewissensstimme auch als Herzensstimme oder 

Herzensweisheit bezeichnen.  

Passend dazu kann auch die Analogie vom Gewissen zum Eros gezogen werden. Denn 

genauso, wie das Gewissen irrational und intuitiv ist, so verhält es sich auch mit der Liebe. 

(Vgl. Frankl: Der unbewusste Gott, S. 24)  



7 
 

„Die Liebe erschaut und erschließt nämlich Wertmöglichkeiten am geliebten Du. Auch sie 

nimmt also in ihrer geistigen Schau etwas vorweg; das nämlich, was ein konkreter, eben der 

geliebte Mensch an noch unverwirklichten persönlichen Möglichkeiten in sich bergen mag.“ 

(Frankl: Der unbewusste Gott, S. 24)  

Um noch konkreter auf die Intuition einzugehen: Beide, das Gewissen und die Liebe, können 

nur auf intuitivem Wege vorgehen. Das heißt, die zu realisierende Möglichkeit muss vorerst 

„intuiert“, also ahnend, erfasst werden und diese Eingebung, dieses ahnende Erfassen 

kommt aus dem geistig Unbewussten.  

Neben der Gemeinsamkeit der Intuition und der Irrationalität gibt es noch eine weitere, dritte 

Übereinstimmung zwischen Gewissen und Liebe: „Beide haben es mit absolut individuellem 

Sein zu tun. Ist es doch gerade die Aufgabe des Gewissens, dem Menschen »das Eine, 

was not tut« zu erschließen […] Es geht dabei um jene einmalige und einzigartige 

Möglichkeit einer konkreten Person in ihrer konkreten Situation […] Es geht also um etwas 

absolut Individuelles, um ein individuelles »Sein-sollen« - das daher auch von keinem 

generellen Gesetz, von keinem allgemeinformulierten »moralischen Gesetz« (etwa im Sinne 

vom Kantschen Imperativ) gefasst werden kann […]“ (Frankl: Der unbewusste Gott, S. 24)  

 

  



8 
 

3.2.  Das Dreidimensionale Menschenbild 
  

Abbildung 1 (Quelle: Skriptum des Viktor Frankl Zentrums Wien, Modul 2) 

 
Das Dreidimensionale Menschenbild ist in Zusammenhang mit dem Gewissen insofern nicht 

wegzudenken, als dass wir das Gewissen nach Viktor E. Frankl in der Dritten Dimension, 

also der Geistigkeit, verorten können. Es kann also nicht geschult werden, so wie auch die 

Geistigkeit nicht geschult werden kann, und in der Logotherapie gibt es auch kein 

„schlechtes Gewissen“. Nur das Abhören der Gewissensstimme kann geschult werden und 

wir können ein schlechtes Gefühl haben, wenn wir gegen die Stimme unseres Gewissens 

handeln.  

Im Dreidimensionalen Menschenbild steht hiernach das schicksalhaft Aufgezwungene dem 

geistig Aussuchbaren gegenüber. „Aus der so ermittelten Freiheit (nicht von, sondern zu 

etwas) leiten wir die prinzipielle Verantwortlichkeit und Schuldmöglichkeit des Menschen ab 

[…] wie Freiheit Wahlmöglichkeiten voraussetzt, setzt die mehr oder weniger sinnvolle Wahl 

die Erkenntnis von »sinn- und nicht sinnvoll« voraus, und um diese Erkenntnis zu 

gewährleisten, bedarf es eines spezifischen »Organs« im menschlichen Organismus: des 

Gewissens.“ (Lukas: Lehrbuch der Logotherapie, S. 30). Nun erschließt sich der einzelnen 



9 
 

Person in der jeweils spezifischen Situation, in der sie so oder anders handeln kann, 

natürlich kein allgemein gültiger, sondern ein unikaler Sinn: der Sinn des Augenblicks. „Was 

das Gewissen dem Menschen erschließt, ist ein transsubjektiver Sinn, der Werte in der Welt, 

[…] und kein subjektiver Sinn im Dienste der eigenen Bedürfnisbefriedigung.“ (Ebd. S. 30). 

Denn wäre das so, dass wir als sinnvolle Gewissensentscheidungen erachten würden, was 

uns rein subjektiv sinnvoll erschiene, dann würden wir der Willkür Tür und Tor öffnen. Jeder 

Terrorist, so Lukas, könnte dann ja sein Bombenlegen damit rechtfertigen, dass ihm die 

Eliminierung des Feindes durch die Bombe als sinnvoll erschiene. Es geht vielmehr um das 

subjektive Erspüren des objektiv Sinnvollen. Natürlich können bei der Beurteilung einer 

Sachlage immer auch Irrtümer passieren, denn der Mensch kann nun einmal irren, so wie 

alles Menschliche irren kann (Vgl. ebd. S. 30). „Dennoch ist die Orientierung an der 

objektiven Sinnhaftigkeit der beste Maßstab für Gewissensentscheidungen, den wir haben.“ 

(Ebd. S. 30) 

Elisabeth Lukas führt das Gleichnis vom Kompass an, um zu verdeutlichen, wie etwas so 

Subjektives wie das Gewissen etwas so Objektives wie den Sinn der jeweiligen Situation 

erspüren kann. So wie die Kompassnadel immer anzeigt, wo Norden ist (und Norden ist 

objektiv anzeigbar), so ist die Nadel des Gewissens auch immer auf das objektiv Sinnvolle 

der jeweiligen Situation und für die jeweilige Person ausgerichtet. Natürlich kann die 

Kompassnadel auch schwanken und man kann den Norden / das objektiv Sinnvolle auch 

verfehlen, das wäre dann der Irrtum, den es durchaus geben kann. Sehe ich aber, wohin 

die Nadel zeigt und gehe trotzdem nach Süden, was soviel heißt, wie dem Gewissen 

zuwiderzuhandeln, dann kann das weitreichende Folgen haben. “Aus der 

psychotherapeutischen Praxis wissen wir, wieviele seelische Krankheiten auf nichts 

anderes zurückgehen als auf ein Nicht-im-Einklang-Sein mit dem eigenen Gewissen, ein 

Wider-sein-besseres-Ich-Leben.“ (Ebd. S. 32) 

 

3.3.  Freiheit und Gewissen 
 

„Alle Freiheit hat ein Wovon und ein Wozu: das, »wovon« der Mensch frei sein kann, ist das 

Getriebensein - sein Ich hat die Freiheit gegenüber seinem Es; das aber, »wozu« der 

Mensch frei ist, ist das Verantwortlichsein. Die Freiheit des menschlichen Willens ist also 



10 
 

Freisein »vom« Getriebensein »zum« Verantwortlichsein, zum Gewissen-haben.“ (Frankl: 

Der unbewusste Gott, S. 39)  

Es braucht Mut, der Gewissensstimme zu folgen. Je mehr ein Mensch auf sein Gewissen 

hört, desto freier wird er. Wer sich jedoch seiner Entscheidungsfreiheit nicht bewusst ist, 

handelt weniger nach seinem Gewissen und ist mehr fremdbestimmt, weil er sich insgesamt 

fremdbestimmt fühlt. (Vgl. Mitschriften Skriptum VFZ, Modul II, S. 36) 

Jaspers nannte das Sein des Menschen ein „entscheidendes“ Sein, das also immer erst 

entscheidet, was es ist. Und für das, wofür der Mensch in Freiheit sich entscheidet, ist er 

auch verantwortlich. Er muss sozusagen die Antworten, die er auf die Fragen des Lebens 

gibt, ver-antworten und Verantwortung heißt jeweils: Verantwortung gegenüber einem Sinn. 

(Vgl. Viktor Emil Frankl: Ärztliche Seelsorge, 10. Auflage 2020, dtv Verlag, S. 59 ff) 

„Man muss sich innerlich frei machen von schicksalshaften Abhängigkeiten, um frei zu sein 

für verantwortliche Entscheidungen, die vom Sinn der Situation wiederum abhängig sind. 

Auch die Umkehrung gilt: Verantwortungsvolle Entscheidungen, die in Abhängigkeit vom 

jeweiligen Sinn der Situation getroffen werden, helfen sich innerlich frei zu machen von 

schicksalshaften Abhängigkeiten.“ (Elisabeth Lukas, aus dem Skriptum des VFZ Wien, 

Modul II, S. 36) 

 

  



11 
 

4. Das Gewissen in Gleichnissen 
 

Viktor E. Frankl hat viele seiner psychotherapeutischen Theorien in Gleichnissen 

ausgedrückt, um sie dem Verständnis des schlichten Menschen näherzubringen, sie also in 

eine konkretisierende Alltagssprache zu übersetzen. (Vgl. Elisabeth Lukas (Hg.): Der Seele 

Heimat ist der Sinn: Logotherapie in Gleichnissen von Viktor E. Frankl. Zusammengestellt 

u. komment. v. Elisabeth Lukas, 3. Auflage, Kösel Verlag 2007, S. 18) 

So finden sich im Buch „Der Seele Heimat ist der Sinn“ vier Gleichnisse von Viktor E. Frankl 

zum Thema „Das Sinn-Organ Gewissen“, welche gleichsam von Elisabeth Lukas 

zusammengestellt und noch ein weiteres Mal erklärt und, wenn man so will, 

alltagssprachlich übersetzt wurden. Diese vier Gleichnisse werde ich in der Folge kurz 

anreißen.  

 

4.1. Der Hund unter dem Bett 
 

Im Gegensatz zu reduktionistischen Theorien, die das Gewissen als bloßes Resultat 

konditionierender Prozesse betrachten - vergleichbar mit dem Hund, der sich aus Angst vor 

Strafe unters Bett verzieht, sagt Frankl: „Solange Furcht vor Strafe, Hoffnung auf Lohn oder 

der Wunsch, dem Überich zu gefallen, menschliches Verhalten bestimmen, ist ja das 

wirkliche Gewissen noch gar nicht zu Wort gekommen.“ (Lukas: Der Seele Heimat ist der 

Sinn, S. 119) 

 

4.2. Vakatwucherungen 
 

Zum Thema Vakatwucherungen führt Frankl gleich zwei Beispiele an. Eines aus seiner 

Praxis als Arzt: Nun weiß er, wie jeder Arzt, aus der Pathologie, dass dort, wo zum Beispiel 

in einem Organ alte Muskelzellen zugrunde gehen, in die entstandenen Freiräume, 

Fettgewebe hineinwuchert - sogenannte Vakatwucherungen. Wo also gesundes Gewebe 

schrumpft, wuchert ungesundes Gewebe hinein. (Vgl. ebd. S. 121) 



12 
 

Als zweites Beispiel führt er die Ideologien in der Sowjetunion im letzten Jahrhundert an: So 

wurde dort die These von Marx: „Religion ist Opium für das Volk“ jahrzehntelang 

hochgehalten. „Inzwischen aber war dort der Marxismus selbst zur Religion geworden.“ 

(Ebd. S. 121) 

Mit dem Untergang der marxistischen Zwangsideologie hätte die Erziehung zum Gehorsam 

durch eine Erziehung zum Gewissen abgelöst werden sollen. Da diese jedoch Zeit braucht, 

hatte sich in der Zwischenzeit ein zusätzliches Vakuum etabliert, in das ein vertieftes 

Sinnlosigkeitsgefühl hineingewuchert ist. (Vgl. ebd. S. 121) 

 

4.3. Ein Schilling für den Bettler 
 

In diesem Gleichnis nimmt Viktor E. Frankl den Eigensinn bzw. Eigenwert der Dinge unter 

die Lupe. So untersucht er den Wert eines Schillings. Dieser Schilling verändert seinen 

Wert, je nachdem, ob ich ihn behalte oder einem Bettler schenke, so Frankl. Denn für den 

Bettler, so seine Theorie, hätte der Schilling wahrscheinlich einen höheren Wert als für einen 

gut verdienenden Arzt. „So zeigt sich denn, dass ich, indem ich den Schilling dem Bettler 

gebe, dem Schilling einen Mehrwert gebe; dass ich dann nicht nur dem Bettler zu einem 

Schilling verhelfe, sondern auch dem Schilling zur Sinnerfüllung, zur Erfüllung seines 

Eigensinns“. (Ebd. S. 123) 

 

4.4. Samuel versteht nicht 
 

Dieses Gleichnis aus dem 1. Buch Samuel (3,2-9) schildert, wie Samuel mehrmals des 

Nächtens aufwacht, weil er eine Stimme hört und jedesmal glaubt, es wäre der neben ihm 

liegende Hohepriester Eli, der ihn da ruft. Dieser aber rät Samuel, das nächste Mal, wenn 

er wieder eine Stimme hört, zu sagen: „Sprich, Herr, denn dein Knecht hört!“ Damit wird 

deutlich, dass selbst der Prophet Samuel als Knabe die Stimme des Herrn, also die Stimme 

aus der Transzendenz, verkannt hat. Und wie es dem Propheten ergangen ist, so kann es 

natürlich auch jedem Menschen ergehen. Wir müssen daher sehr genau hinhören, um die 

persönliche Gewissensstimme von der Stimme eines aufoktroyierten Über-Ichs abgrenzen 

zu können. (Vgl. ebd. S. 125) 



13 
 

Hierzu möchte ich noch ein Zitat von Marie von Ebner-Eschenbach anfügen: „Sei deines 

Willens Herr und deines Gewissens Knecht.“ Und dazu Frankl: „»Knecht meines 

Gewissens« kann ich also eigentlich nur dann sein, wenn die Zwiesprache mit meinem 

Gewissen echtes Zwiegespräch ist, also mehr als bloßes Selbstgespräch - wenn mein 

Gewissen also mehr ist als mein Ich: wenn es Sprachrohr ist von etwas anderem.“ (Frankl: 

Der unbewusste Gott, S. 40)   



14 
 

5. Das Gewissen bei Hannah Arendt  
 

 

Beide, sowohl Hannah Arendt als auch Viktor E. Frankl, setzten sich intensiv mit dem 

Gewissen auseinander, allerdings aus unterschiedlichen Perspektiven. Viktor E. Frankl aus 

der Sicht eines Psychologen und Philosophen und Begründers der Logotherapie und 

Existenzanalyse und Hannah Arendt als politische Philosophin. Grob zusammengefasst 

könnte man sagen: Was bei Viktor E. Frankl die Stimme aus der Transzendenz ist - das 

oben beschriebene Sinn-Organ - das ist bei Hannah Arendt der innere Dialog mit sich selbst. 

In ihrem Buch „Über das Böse - Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik“ kommt Hannah Arendt 

zwangsläufig auch auf die Moral und das Gewissen zu sprechen. Die Philosophin und 

politische Theoretikerin, die bekannt für ihre tiefgehenden Analysen von Macht, 

Totalitarismus und der Bedingung des menschlichen Handelns ist, zieht die Linie zwischen 

prämoralischem und moralischem Gewissen bedeutend weniger scharf, unterscheidet 

jedoch zwischen einem religiösen und einem säkularisierten Gewissen. Sie geht aufgrund 

der Erfahrungen des Zweiten Weltkriegs sogar so weit, das Gewissen an sich überhaupt in 

Frage zu stellen. Die 1906 im heutigen Hannover geborene Jüdin flüchtete 1933 vor den 

Nationalsozialisten und lebte ab 1941 in den USA im Exil. Zum Gewissen, bezugnehmend 

auf die Erfahrungen des Holokaust und des Totalitarismus der Naziherrschaft, schreibt sie: 

„Das Gewissen ist angeblich eine Weise des Fühlens, jenseits von Verstand und 

Beweisführung, sowie, aufgrund von Empfindungen, des Wissens, was Recht und Unrecht 

ist. Zweifellos, glaube ich, hat sich herausgestellt, dass solche Gefühle in der Tat existieren, 

dass Menschen sich schuldig fühlen oder unschuldig, dass jedoch leider solche Gefühle 

keine verlässlichen Hinweise geben, auf Recht und Unrecht, ja eigentlich auf gar nichts 

hinweisen.“ (Hannah Arendt: Über das Böse - Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik, 11. 

Auflage, Piper Verlag 2016, S. 95)  

Hier schon wird deutlich, dass das Gewissen bei Hannah Arendt nicht wie bei Frankl, als 

Sinn-Organ, als die intuitive Fähigkeit gedeutet wird, den einmaligen und einzigartigen Sinn 

aufzuspüren, der in der Situation verborgen ist. Denn Recht und Unrecht beziehen sich auf 

vorgegebene allgemein gültige Gesetzte, während Viktor Frankls prämoralisches Gewissen 

nur von einem individuellen und von keinem allgemein gültigen Gesetz gefasst werden 

kann. Noch weiter führt Hannah Arendt ihre vermeintliche Beweisführung gegen die 

Existenz des Gewissens damit aus, dass sie sagt: „Schuldgefühle zum Beispiel können 



15 
 

durch einen Konflikt zwischen alten Gewohnheiten und neuen Befehlen - der alten 

Gewohnheit, nicht zu töten, und dem neuen Tötungsbefehl - hervorgerufen werden; aber 

sie können genauso gut durch einen gegenteiligen Konflikt entstehen: Derselbe Mann wird 

sich schuldig fühlen, wenn er nicht mitmacht, sobald er erst einmal das Töten, oder was 

immer die »neue Moral« fordert, zur Gewohnheit geworden ist und von jedermann 

anerkannt wird. Mit anderen Worten, diese Gefühle sagen etwas über Anpassung und Nicht-

Anpassung aus, nicht aber über Moral.“ (Ebd. S. 95)  

In diesem Zitat wird die unterschiedliche Interpretation des „Gewissens“ evident. Denn 

während Viktor Frankl das Gewissen als ethischen Instinkt, als das ewige, allgemein 

gefasste moralische Gesetz bezeichnet (Vgl. Frankl: Der unbewusste Gott, S. 25), passt 

sich das Gewissen nach Arendt dem aktuellen, eingeübten moralischen Kodex an. Eine 

Annäherung der beiden Philosophen bezüglich des Gewissens gibt es insofern, als die 

Beschreibung des göttlichen Gewissens bei Arendt der des prämoralischen Gewissens bei 

Frankl nahekommt: „Im Bereich der religiösen Erfahrung kann es keinen Gewissenskonflikt 

geben. Die Stimme Gottes spricht in klaren Worten, und fraglich ist nur, ob ich ihr gehorchen 

werde oder nicht.“ (Arendt: Über das Böse, S. 95 f). Sie entfernt sich aber über den 

säkularen Gewissensbegriff auch gleichsam schon wieder von Frankl: „Gewissenkonflikte 

in säkularisierten Zusammenhängen sind andererseits eigentlich nichts anderes als 

Beratungen zwischen mir und mir selbst; sie werden nicht durch Fühlen gelöst, sondern 

durch Denken.“ (Ebd. S. 96). Mit dem von ihr beschriebenen Zustand der Pluralität drückt 

Hannah Arendt die Fähigkeit des Menschen aus, mit sich selbst zu sprechen, und dieser 

innere Dialog kann zu Unstimmigkeiten mit der Stimme des moralischen Gebotes führen. 

Diese Unstimmigkeit mit der eigenen inneren Stimme drückt Arendt mit den Worten Gorgias 

aus: „Lieber möge die ganze Welt mir widersprechen, als dass ich selbst nicht mit mir 

zusammenstimme.“ (Gorgias zitiert nach: Hannah Arendt: Sokrates. Apologie der Pluralität 

(Fröhliche Wissenschaft), 4. Auflage, Berlin: Matthes & Seitz Verlag 2019, S. 26) Und weiter: 

„Auch wenn dich niemand sieht, sollst du schon deshalb nicht töten, weil du dir unmöglich 

wünschen kannst, mit einem Mörder zusammenzuleben.“ (Ebd. S. 26).  

Während also bei Hannah Arendt das Gewissen ein Dialog mit sich selbst ist, der zu inneren 

Konflikten führen kann, ist das Gewissen bei Viktor E. Frankl ein Dialog mit der Stimme aus 

der Transzendenz, und laut seiner Theorie gibt es den Gewissenskonflikt als solches in der 

Wirklichkeit nicht. „[…] denn was einem das Gewissen sagt, ist eindeutig. Der 

Konfliktcharakter wohnt vielmehr den Werten inne […] Es gibt also Situationen, in denen der 



16 
 

Mensch vor eine Wertewahl gestellt ist, vor die Wahl zwischen einander widersprechenden 

Prinzipien. Soll dann die Wahl nicht willkürlich getroffen werden, so ist er wieder auf das 

Gewissen zurückgeworfen und angewiesen […] aber selbst gegenüber dem Gewissen ist 

er noch frei […] auf das Gewissen zu hören oder dessen Warnung in den Wind zu schlagen.“ 

(Frankl: Der unbewusste Gott, S. 72)  

Abschließend möchte ich noch einen weiteren Denkansatz von Hannah Arendt aufgreifen, 

weil er sich mit der Erkenntnis von Elisabeth Lukas deckt, dass man die Stimme des 

Gewissens am besten in der Ruhe und Zurückgezogenheit hören kann. Und dies hat auch 

schon Hannah Arendt formuliert, indem sie schrieb: „Wir unsererseits […] können dafür 

einstehen, dass in dem Augenblick, da ein Minimum des Mit-sich-Alleinseins nicht mehr 

garantiert ist, nicht nur das säkulare Gewissen, sondern jegliche Gewissensform 

verschwinden wird.“ (Arendt: Sokrates, S. 63) 

Um es noch einmal deutlich auf den Punkt zu bringen: Viktor E. Frankl wie auch seine 

berühmte Schülerin Elisabeth Lukas hätten dem natürlich massiv widersprochen, weil in 

deren Theorie nicht das Gewissen verschwinden kann, sehr wohl aber unsere Fähigkeit des 

Abhörens der Gewissensstimme blockiert (zum Beispiel durch Krankheit) oder gestört sein 

kann.  

 

  



17 
 

6.   Toleranz und Gewissen 
 

 

In einem Interview mit Professor Dr. Pinchas Lapide, einem jüdischen Theologen und 

Religionswissenschaftler, wurde Viktor E. Frankl die Frage gestellt: „Wie verstehen Sie 

dieses Paradoxon, dass Sie als Seelenkundler Gott verpönen, und die »Gotteskundler«, wie 

man sie nennen könnte, unbedingt eine Wissenschaft des Unwissbaren betreiben wollen. 

Grenzt das nicht eigentlich an Absurdität?“ (Viktor E. Frankl / Pinchas Lapide: Gottsuche 

und Sinnfrage: Ein Gespräch, 7. Auflage, gtvh Verlag 2020, S. 57) 

Seine Antwort darauf lautete, dass er sich in der Frage nach dem Rechthaben, also im Sinne 

von: „Ich habe Recht und niemand anderer hat Recht“, auf folgenden Standpunkt gestellt 

habe: Dass er nämlich darauf zu horchen habe, was sein Gewissen ihm sage. Und das 

Gewissen sage ihm, was der Sinn einer gegebenen Situation ist. Dieses Gewissen als Sinn-

Organ, müsse aber, insofern es sich jeweils um Einzigartigkeit und Einmaligkeit handle, 

intuitiv vorgehen, weil genau das seine Begabung sei. Das Gewissen als allzumenschliches 

Phänomen, kann aber auch irren und so muss ich als Mensch dieses Risiko des Irrens auch 

auf mich nehmen. (Vgl. ebd. S. 57 f) 

„Ich kann nicht hundertprozentig wissen, ob ich Recht habe oder nicht, es kann genauso 

gut der andere Recht haben, es kann sein Gewissen Recht haben und nicht meines. Das 

setzt keinen Relativismus voraus, aber es fördert die Toleranz.“ (Ebd. S. 58). Oder um es 

mit den Worten von Gordon W. Allport zu sagen: „We may be at the same time half-sure but 

whole-hearted.“  

Dass mein Gewissen sich irren kann oder, um es zu präzisieren, dass mein Abhörgerät der 

Gewissensstimme verstellt sein kann, bedeutet nicht, dass es nicht eine einzige Wahrheit 

gibt. Es bedeutet nur, dass ich niemals sicher sein kann, ob ich im Besitz dieser Wahrheit 

bin oder der andere. Nur einer kann Recht haben, aber ich werde nie wissen, ob ich es bin 

oder der andere. So muss jeder tun, was sein Gewissen ihm sagt und sich gleichzeitig 

eingestehen, dass er sich auch geirrt haben könnte. (Vgl. Frankl / Lapide: Gottsuche und 

Sinnfrage, S. 58) 

  



18 
 

6.1.  Relativität und Objektivität von Wahrheit 
 

Hierzu betont Viktor E. Frankl, dass er an die Objektivität der Wahrheit glaube, und zwar an 

eine Objektivität der jeweiligen Sinnhaftigkeit der konkreten Situation. Gleichzeitig gebe es 

aber auch eine Relativität, aber nur in dem Sinne, als dass es objektive Wahrheit und 

Wahrhaftigkeit gebe, diese aber relativ zu einer bestimmten Person und zu einer bestimmen 

Situation stünden. Dabei bezieht er sich auch auf Karl Jaspers, der sagte, je universell 

gültiger ein Wert werde, desto mehr verliere er an Stringenz und Verbindlichkeit. Zur 

Verdeutlichung bringt Frankl ein Beispiel aus dem Konzentrationslager. Der universelle Wert 

der 10 Gebote „Du sollst nicht stehlen“ habe in der konkreten Situation im 

Konzentrationslager und für die konkrete Person des Häftlings an Verbindlichkeit verloren. 

Denn jedem, dem es gelang, ein paar Kartoffeln oder ein Stück Kohle zu stehlen, war in 

dieser Situation zu Recht stolz auf sich und fühlte sich keineswegs unmoralisch. Also gelte 

das Gebot „Du sollst nicht stehlen“ nur relativ, denn unter Umständen könne der Sinn einer 

Situation von mir verlangen, dass ich stehle. (Vgl. Frankl / Lapide: Gottsuche und Sinnfrage, 

S. 58 f) 

„Um ein Menschenleben zu retten, auch das deinige, darfst du nicht, sondern du sollst alle 

anderen Gebote brechen […] die Bibel spricht vom Tun der Wahrheit und nicht vom Reden 

der Wahrheit. Ich habe den Verdacht, hier liegt der Unterschied.“ (Ebd. S. 61) 

  



19 
 

7.  Beispiele aus der Praxis 
 

 

Wie schon eingangs erwähnt, unterrichte ich in meiner Tätigkeit als DAF/DAZ-Trainerin 

(Deutsch als Fremdsprache/Deutsch als Zweitsprache), Pflegekräfte aus aller Welt. Diese 

Menschen sind allesamt nach Österreich gekommen, um sich und ihren Familien ein 

sogenanntes „besseres Leben“ zu ermöglichen. Da sie durch ihre Ausbildung und Tätigkeit 

im Pflegebereich ihrer Heimatländer gute Chancen haben, in Österreich ein Arbeitsvisum 

zu bekommen, kamen sie hierher und mussten zumindest im ersten Schritt ihre Partner und 

Kinder in der Heimat zurücklassen. Ich möchte sagen, jeder von ihnen hatte einen 

Gewissenskonflikt, im Sinne eines Wertekonflikts. Im Laufe der Monate, in denen die 

Teilnehmer teils in Unterrichts-, teils in Pausengesprächen, auch immer wieder über ihre 

Familien in der Heimat und ihre Herausforderungen im Zielland Österreich erzählten, fand 

schon ein grundsätzlicher Vertrauensaufbau statt, der über meine Rolle als Sprachtrainerin 

hinausging. Gemeinsam mit meiner Kollegin erkannte ich den dringenden Bedarf an 

Begleitung in genau diesen existenziellen Fragen. So entstand das Angebot von 

Einzelgesprächen, das die vier unten beschriebenen Teilnehmer in Anspruch nahmen. 

Dabei ging es naturgemäß viel um sinnvolles und sinnwidriges Handeln, um die Freiheit zu 

Entscheidungen (trotz Bedingtheiten) und darum, den höheren Wert, für den sie Leid 

ertragen, nämlich das Leid, nicht bei ihren Kindern und Partnern sein zu können, 

anzuleuchten. Ich habe versucht sie zu befähigen, die moralischen - nämlich aus der 

gesellschaftlichen Diktion moralischen - Zweifel von der Stimme aus der Transzendenz zu 

unterscheiden. 

 

  



20 
 

7.1. A.V. 
 

A.V. (weiblich) ist 1979 in Indien geboren und lebte dort auch mit ihrem Mann und ihren 

beiden Kindern (19 und 15 Jahre) bis vor gut einem Jahr. 2024 kam sie als Pflegekraft nach 

Österreich. Grund dafür waren vor allem finanzielle Sorgen in der Familie.  

Ihre Tochter wird in einem halben Jahr ebenfalls zum Studium nach Österreich kommen. 

Der Vater der Kinder und ihr Sohn sollen ebenfalls nachkommen. Dazu gibt es noch keinen 

konkreten Plan. A. muss zuerst ihre Prüfungen in Österreich schaffen, bevor ihre Familie 

nachziehen kann. Vor einigen Monaten überlegte sie sich, doch wieder zurück nach Indien 

zu gehen, weil sie Angst hatte, die Prüfungen nicht zu bestehen.  

In der Beratung haben wir dem Angstmotiv (Versagen) mehrere Liebesmotive 

gegenübergestellt. Sie konnte gleich mehrere Gründe nennen, weshalb es sich lohne, über 

diese Hürde zu springen.  

Selbsttranszendenz: Wo liegen deine Aufgaben? Wo wirst du jetzt gebraucht? In welcher 

Aufgabe bist du jetzt ersetzbar? Hier wurde deutlich, dass im Moment nur sie im Ausland 

arbeiten kann, die Betreuung der Kinder aber auch von ihrem Mann übernommen werden 

kann. Sie ist also in der Betreuung der Kinder ersetzbar, nicht aber in der Arbeit im Ausland 

zur Aufbesserung des Familienbudgets.  

Trotzmacht des Geistes: Trotz der Angst, die Hürde der Prüfungen nehmen: Manchmal 

muss man die Liebe zu etwas oder jemandem über die Hürde schmeißen, und ihr dann 

hinterherspringen. 

Ihr Sohn, der anfangs sehr unter der Trennung litt, versteht und akzeptiert mittlerweile auch, 

weshalb die Familie diese Entscheidung getroffen hat. Er lernt schon Deutsch und freut sich, 

irgendwann auch nach Österreich kommen zu können. Seine Leidensfähigkeit verdient 

Anerkennung und Wertschätzung! Dies teilt A. ihrem Sohn nun in vielen ihrer Telefonate 

mit und kann so ihren Sohn und auch sich selbst stärken. 

Mit dem Sinn / Zweck - Diagramm konnten wir gut aufschlüsseln, dass ihre Entscheidung, 

die Familie temporär zu verlassen, unter den gegebenen Umständen durchaus sinnvoll war. 

Es war das Bestmögliche für sie und ihr Umfeld und es gab ein klares Ziel. In dieser Aufgabe 

hätte sie auch von niemand anderem in der Familie ersetzt werden können. A. hat mir 

mittlerweile mitgeteilt, dass sie auf jeden Fall bleiben werde, solange sie darf und alles 



21 
 

versuchen werde, die Prüfungen zu bestehen. Flucht aus Angst vor Versagen ist mittlerweile 

keine Option mehr für sie.  

 

7.2. G.B. 
 

G.B. (weiblich) ist 1993 geboren und kommt von den Philippinen. Sie ist seit dem Sommer 

2024 in Österreich. Auch ihr Grund, ihren Partner und ihren damals erst einjährigen Sohn 

auf den Philippinen zurückzulassen, war die Hoffnung auf ein besseres Leben. Ihr Partner 

kümmert sich um den Sohn, da er keine Arbeit hat und seine Familie sehr arm ist. Auch sie 

hat auf den Philippinen keinen familiären Rückhalt. Ihre Mutter ist spielsüchtig und hat sich 

laut G.B.s Aussagen schon immer auf die Unterstützung ihrer Schwester, G.B.s Tante 

verlassen, die schon lange in Österreich lebt und seitdem auch immer Geld nach Hause an 

ihre Schwester geschickt hat. Nun ist G.B. dem Beispiel ihrer Tante gefolgt, leidet aber 

enorm darunter, nicht bei ihrem Sohn sein zu können. Sie ist sich nicht mehr sicher, ob die 

Entscheidung richtig war. Bei ihr ging es vor allem darum, ihren stark spürbaren und auch 

artikulierten Wert, dem Sohn ein Leben in Österreich zu ermöglichen, hochzuhalten und 

anzuleuchten. Ganz nach dem Motto: „Wer ein Warum zu leben hat, erträgt fast jedes Wie.“ 

• Vorbildsuche: Tante 

• Frage nach der Ersetzbarkeit / Selbsttranszendenz: „Wo liegt deine Aufgabe? Wo bist 

du ersetzbar und wo nicht?“ Hier ging ich sehr behutsam und durch stringentes 

sokratisches Fragen vor, um ihre innersten Antworten hervorzulocken und nicht äußere, 

moralische Normen darüberzustülpen. 

• Dankbarkeit schulen / Tagebuch der guten Stunden 

• Liebesmotiv: Wofür tust du es? Noch einmal verdeutlichen, dass sie in der 

Sinnausrichtung ist (das Bestmögliche für sich, ihren Sohn und ihren Mann tut). 

• Wegplanmodell: Ziel anvisieren! Sohn kann nachkommen, sobald sie die 

Nostrifikationsprüfung bestanden hat.  



22 
 

• (Innerliche) Aussöhnung mit der Mutter: Wer seinen Eltern nie gedankt und ihnen ihre 

Erziehungsfehler nie verziehen hat, ist nie Sohn/Tochter gewesen. (E. Lukas) Befriedung 

der Vergangenheit:  

• Dankbarkeit dafür, dass ihre Mutter ihr das Leben geschenkt hat. Wenn dies das Einzige 

ist, was sie für sie getan hat, dann ist das schon genug.  

 
7.3. J.M. 
 

J.M. (männlich) ist 1970 auf den Philippinen geboren. Seine Mutter hatte ihn und seine zwei 

Geschwister im Alter von 5 Jahren verlassen, um in Österreich zu arbeiten. J.M hat selbst 

keine Familie gegründet. Er leidet noch heute darunter, dass seine Mutter damals wegging. 

Seine Schwester ist mittlerweile verstorben. In der Zeit, in der sie krank war, hat er sie 

finanziell unterstützt. Er kam 2002 ebenfalls nach Europa um hier zu arbeiten, aber vor 

allem, um in der Nähe seiner Mutter zu sein. Nach Stationen in Italien und Deutschland ist 

er derzeit in Österreich.  

Da J.M. abgekämpft und müde wirkt, gleichzeitig aber versucht die Person in der Gruppe 

zu sein, die immer gibt und immer fröhlich ist, beginnen wir mit der Sinndefinition. Er gesteht, 

dass er oft nicht mehr kann, aber trotzdem noch alles geben möchte. Wir bleiben längere 

Zeit am Thema: das Bestmögliche für dich und dein Umfeld! J.M. verlangt auch von seinen 

Kollegen, dass sie genauso aufopferungsvoll sind und immer helfen.  

Große Themen: 

• Sinn - das Bestmögliche für mich und mein Umfeld; Selbstaufopferung kann daher nicht 

sinnvoll sein. 

• Medan agan - nichts zu sehr! 

• Krisenträchtige Haltungen des Individuums (etwas zu sehr erzwingen wollen) 

* siehe 8.4. 

• Erwartungshaltung den Kollegen gegenüber (Neurotisches Kleeblatt): Erwartung - 

Enttäuschung - Selbstanklage - Opferrolle 



23 
 

• Das innere Kind an der Hand nehmen: Was würdest du mit deinem Kind machen, wenn 

du siehst, dass es sich in Selbstaufopferung und Krankheit verliert? Antreiben oder ins 

Bett stecken? 

J.M. bekam über mehrere Wochen Hausaufgaben zur Selbstfürsorge. Mittlerweile kann er 

schon sehr gut zwischen ideeller Aufopferung und sinnvollem „Für-andere-da-Sein“ 

unterscheiden.  

 

7.4. C.F. 
 

C.F. ist 1989 auf den Philippinen geboren und ebenfalls seit Sommer 2024 in Österreich. Er 

ist verheiratet und hat zwei Söhne im Alter von 10 und 2 Jahren. Seine Frau lebt mit den 

Kindern auf den Philippinen.  

Er ist vor allem deshalb nach Österreich gekommen, um seiner Familie eine sichere Zukunft 

zu ermöglichen, bessere Möglichkeiten und eine finanzielle Aufbesserung der 

Lebenssituation. Die Entscheidung, nach Österreich zu kommen, haben er und seine Frau 

gemeinsam getroffen. Trotzdem gibt es viel Streit, weil es beiden schwerfällt, sich in die 

Situation des jeweils anderen hineinzuversetzen. Sie klagt über die Herausforderungen als 

alleinerziehende Mutter und er über die Herausforderungen, als Fremder in einem neuen 

Land zu leben, einen energieraubenden Beruf auszuüben und mit den Sprachbarrieren 

zurechtzukommen.  

Stationen unserer Gespräche: 

• Dreidimensionales Menschenbild: Wir sind nicht frei von Bedingungen, aber frei zu 

Entscheidungen. Auf diesem Hintergrund beleuchten wir seine Entscheidung, nach 

Österreich zu kommen, mit allen daraus resultierenden Konsequenzen. 

• Sinn / Zweck - Diagramm besprochen: Der Sinn zieht auch über große Hürden hinweg, 

wenn man den Sinn im Blick hat. 

• Tagebuch der guten Stunden 

• Einfühlungsvermögen schulen (Versuch, sich in die Lage des jeweils anderen 

hineinzuversetzen) - finale Vorleistung gegenüber seiner Frau.  



24 
 

• Perspektive/ Werte anleuchten (Wer ein Warum zu leben hat…) 

• Einstellungsmodulation: Das Leben stellt die Fragen. Du darfst auf diese schwierige 

Aufgabe deine bestmöglichen Antworten geben. Wie bei Prüfungen werden wir nicht nach 

den Fragen beurteilt, die wir gestellt bekommen, sondern nach den Antworten, die wir 

geben. 

• Wer (welcher Vater/Ehemann) möchtest du gewesen sein, wenn du in 5 Jahren auf deine 

jetzige Situation zurückblickst? Wie möchtest du gehandelt haben? 

  



25 
 

7.5. Schlussfolgerung 
 
 

Gerade in Hinblick auf die Gewissensfrage halte ich es für enorm herausfordernd, ganz dicht 

am sokratischen Dialog zu bleiben, ohne dabei zu Suggestivfragen abzudriften und dem 

Klienten die eigene Gewissensstimme überzustülpen. Das phänomenologische Zuhören 

muss meiner Meinung nach oberste Priorität haben, um dann auch wieder umgekehrt, den 

Klienten, nachdem das eine Wort, der eine Satz gefallen ist, der den eigentlichen Wert des 

Klienten verrät, das, worum es eigentlich geht, auch nicht mehr abdriften zu lassen, in 

aufoktroyierte Moralvorstellungen und gesellschaftlche Normen, die vielleicht noch 

Generationen zuvor Gültigkeit gehabt haben mögen, nun aber überkommen  und obsolet 

geworden sind.  

Gerade weil das Gewissen keinem allgemeingültigen Gesetz folgt, gerade weil es 

transsubjektiv ist, intuitiv und irrational, wie ich zuvor erläutert habe, ist die individuelle 

Gewissensstimme des Klienten ernst zu nehmen. Genauso, wie es aber auch meiner 

Verantwortung als Berater unterliegt, darauf zu achten, dass das Abhörgerät richtig 

eingestellt ist, dass sich der Klient nicht in entgegengesetzter Richtung seines Kompasses 

begibt und die Subjektivität des jeweils Gesollten nicht mit Willkür verwechselt wird.  

 
 
 
  



26 
 

8. Begriffsklärungen aus den Praxisbeispielen 
 
 

8.1. Das Sinn / Zweck - Diagramm 
 
Jeder Mensch ist als aufrechtes Wesen angedacht und fragt sich, wofür er leben will und 

was von ihm jetzt, in der jeweiligen Situation gelebt werden soll. So entsteht die Sehnsucht 

in jedem, Sinn, also das Gesollte, und sein Bestmögliches zu verwirklichen. Dieser Sinn 

Abbildung 2 (Quelle: Logo to go. Visitenkarte erstellt vom Viktor Frankl Zentrum Wien) 

 

ist außerhalb von ihm vorfindlich in der Welt da. Der Sinn zieht den Menschen. Manchmal 

stellt sich dem Menschen auf diesem Weg der Sinnverwirklichung ein Hindernis in den Weg. 

Wenn er aber weiß, wofür, für wen oder für was er etwas tut (oder sein lässt), fließt ihm die 

Kraft zu, dieses Hindernis zu überwinden. Nimmt der Mensch seinen Sinnanruf also wahr, 

„springt“ der Mensch sogar über seine psychischen, physischen und sozialen Barrieren. 

(Vgl. Johanna Schechner / Heidemarie Zürner: Krisen bewältigen: Viktor E. Frankls 10 

Thesen in der Praxis, 5. Auflage, Braumüller Verlag 2020, S. 86 f) 

 



27 
 

8.2. Das Neurotische Kleeblatt 
 
 

Verliert ein Mensch die Sinnausrichtung und wird wie in der heutigen Konsumgesellschaft 

üblich, in Versuchung geführt, den Erfolg, die Lust und das Glück direkt anzustreben, dann 

gerät er in eine Schräglage (siehe Abbildung Sinn / Zweck - Diagramm). Er verliert 

sozusagen die aufrechte, souveräne Haltung und kippt. Weiter noch: Tritt nämlich das 

Angestrebte nicht ein, dann fällt der Mensch noch zusätzlich von der Schräglage in die 

Bauchlage. Aus der Erwartung bzw. der nicht erfüllten Erwartung wird Enttäuschung, 

Anklage und Selbstmitleid. Diese vier Fallstufen werden auch als Neurotisches Kleeblatt 

bezeichnet. (Vgl. Schechner / Zürner: Krisen bewältigen, S. 90 f) 

 

8.3.  Die Finale Vorleistung 
 
 

„Finale Vorleistungen sind reine Willensakte, getragen vom „Willen zum Sinn“, wie Viktor E. 

Frankl es ausdrücken würde. Sie sind durch nichts bewirkt oder verursacht, sondern eben 

gewollt gesetzt, im überwiegenden Falle akausal (eigentlich fühlt man sich geneigt anders 

zu reagieren), aber dafür final, also auf ein gutes Ziel hingerichtet.“ (Elisabeth Lukas: Den 

ersten Schritt tun. Konflikte lösen, Frieden schaffen, Butzon & Bercker Verlag 2025, S. 60)  

Ein Beispiel soll diese „Finale Vorleistung“ verdeutlichen: Der Familienvater trinkt, weil ihn 

seine Frau frustriert, die sich regelmäßig über den ältesten Sohn ärgert. Der Sohn ärgert die 

Mutter, weil er sich als Kind von ihr abgelehnt gefühlt hat. Die Mutter hat ihren Sohn vorerst 

abgelehnt, weil sie eigentlich nicht hatte schwanger werden wollen, aber aufgrund ihrer 

fehlenden Erziehung zur Sexualität durch ihre eigenen Eltern die Familienplanung misslang 

etc. etc. Das kausale Erklärungsmodell verläuft sich in der Unendlichkeit. Es sei denn, ein 

Mitglied der Familie, zum Beispiel der Vater, würde sich zu einer finalen Vorleistung 

durchringen und weniger trinken und netter zu seiner Frau sein, obwohl diese sich nach wie 

vor in gleichem Maße über den Sohn ärgert. Schon alleine ein einziges Familienmitglied 

genügt, um die Endlosschleife zu kappen und den Abläufen eine neue, sinnvolle Richtung 

zu geben. Durch das veränderte Verhalten des Vaters könnte auch die Mutter ihr Verhalten 

dem Sohn gegenüber verändern, dieser könnte sich plötzlich angenommen fühlen und 

selbst auch sein Verhalten ändern. Etc. etc. (Vgl. Elisabeth Lukas: Den ersten Schritt tun, 

S. 58 f)  



28 
 

8.4. Die 4 krisenträchtigen Fehlhaltungen des  
 Individuums 
 
 

Zu diesen zählen: 

• Etwas zu sehr vermeiden wollen (z.B. unangenehmen Lebenssituationen um jeden Preis 

ausweichen wollen). 

• Gegen etwas zu sehr ankämpfen (z.B. mit Verbissenheit gegen Mitmenschen oder 

Veränderungen ankämpfen). 

• Etwas zu sehr erzwingen wollen (Manchmal müssen Wünsche auch offen bleiben, weil 

sie noch nicht dran sind; Dankbarkeit für das, was ist, anstatt das erzwingen wollen, was 

noch nicht da ist). 

• Zu sehr über sich selbst nachdenken (Bei Erwachsenen sollte sich der Blick vom ICH 

lösen, um die Aufgaben in der Welt wahrnehmen zu können.). 

• (Vgl. Schechner / Zürner: Krisen bewältigen, S. 168 ff) 

 

 

 

  



29 
 

LITERATURVERZEICHNIS 
 
 

Arendt, Hannah: Sokrates. Apologie der Pluralität (Fröhliche Wissenschaft), 4. Auflage, 

Berlin: Matthes & Seitz Verlag 2019. 

Arendt, Hannah: Über das Böse - Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik, 11. Auflage, Piper 

Verlag 2016. 

Biller, Karlheinz & Stiegeler, Maria de Lourdes: Wörterbuch der Logotherapie und 

Existenzanalyse von Viktor E. Frankl: Sachbegriffe, Metaphern, Fremdwörter, Böhlau 

Verlag 2008. 

Frankl, Viktor Emil: Ärztliche Seelsorge, 10. Auflage, dtv Verlag 2020. 

Frankl, Viktor Emil: Der unbewusste Gott - Psychotherapie und Religion, 17. Auflage, dtv 

Verlag 2021. 

Frankl, Viktor E. / Lapide, Pinchas: Gottsuche und Sinnfrage: Ein Gespräch, 7. Auflage, gtvh 

Verlag 2020. 

Lukas, Elisabeth: Den ersten Schritt tun. Konflikte lösen, Frieden schaffen, Butzon & Bercker 

Verlag 2025.  

Lukas, Elisabeth (Hg.): Der Seele Heimat ist der Sinn: Logotherapie in Gleichnissen von 

Viktor E. Frankl. Zusammengestellt u. komment. v. Elisabeth Lukas, 3. Auflage, Kösel 

Verlag 2007. 

Lukas, Elisabeth: Lehrbuch der Logotherapie: Menschenbild und Methoden, 4. aktualisierte 

Auflage, Profil Verlag 2014. 

Schechner, Johanna / Zürner, Heidemarie: Krisen bewältigen: Viktor E. Frankls 10 Thesen 

in der Praxis, 5. Auflage, Braumüller Verlag 2020. 

Skriptum Modul II, VFZ Wien. 

 


