
 

 

 

 

 

Filippo Neri (1515-1595) – ein Logopädagoge? 

Eine interdisziplinäre Spurensuche 

 

 

Diplomarbeit  

zur Erlangung des Diploms für Lebens- & Sozialberatung 

verfasst von 

 

Rudolf Schaffgotsch 
Dipl.-Ing. nat. techn., Mag. theol. 

 

 

Wien, den 12. Dezember 2025 

 

 

PSB Wien 2023_WS 

 

 

 

 



2 

 

 

 

 

 

 

Fünf Jahre war ich sehr beunruhigt wegen einer feinen Stimme,  
die ich hörte, ob ich wachte oder schlief: 

‚Was ist der Sinn des Lebens?‘ 

Ich las die Lebensgeschichten von alle möglichen Menschen  
auf der Suche nach dem Sinn des Lebens,  

doch je mehr ich las, desto komplexer wurde die Frage.  
Das war logisch, denn ich studierte das Leben der anderen statt mein eigenes. 

Mein Leben ist nicht mit dem der anderen vergleichbar.  

Das Leben eines jeden von uns ist anders, und sein Sinn ist einzigartig. 
 

Takashi Nagai 

 

– 

 

Denn das Geheimnis des menschlichen Daseins besteht nicht in dem Wissen,  
dass er lebt,  

sondern wozu er lebt. 
 

Fjodor Michailowitsch Dostojewski  



3 

Inhaltsverzeichnis 

 

1. Gegenstand und Methode der Untersuchung .......................................................................... 4 

2. Die Protagonisten und ihr Umfeld –  Viktor Frankl und Filippo Neri in ihrer Zeit ................ 7 

3. Das Menschenbild ...................................................................................................................... 10 

4. Die großen Methoden der Logotherapie ................................................................................. 14 

4.1. Die Paradoxe Intention ...................................................................................................... 15 

4.2. Die Dereflexion .................................................................................................................... 19 

4.3. Die Einstellungsmodulation ............................................................................................... 24 

5. Schlussfolgerung und Ausblick ................................................................................................. 32 

5.1. Schlussfolgerung ................................................................................................................ 32 

5.2. Ausblick ................................................................................................................................ 35 

Literaturverzeichnis ............................................................................................................................ 38 

 

 
 
 

Eidesstattliche Erklärung: 

Hiermit erkläre ich an Eides statt, die vorliegende Arbeit selbständig verfasst und 

keine anderen als die angegebenen Hilfsmittel und Quellen verwendet zu haben. 

Wien, den 12. Dezember 2025,  

 

 

Gender-Erklärung: 

Aus Gründen der flüssigen Lesbarkeit (und Schreibbarkeit, sei zugegeben) wird in die-

sem Text im Singular das generische Maskulinum und im Plural das generische Femi-

ninum verwendet, ohne damit irgendjemand ausschließen oder hervorheben zu wol-

len.   



4 

1. Gegenstand und Methode der Untersuchung 
 

Viktor Frankl und Filippo Neri – ein Arzt des 20. und ein Priester des 16. Jahrhunderts 

– was kann sie verbinden? Nicht zuletzt tut es ihr Humor. Diese scheinbar oberflächli-

che Beobachtung sagt über beide als Persönlichkeiten und über ihren Zugang auf das 

Leben schon mehr aus, als auf den ersten Blick erscheinen mag. Der „ärztliche Seel-

sorger“, als den wir Frankl in Anlehnung an den Titel seines Hauptwerkes apostrophie-

ren dürfen, und der Priester mit „physiognomischer Erfahrung“ und verblüffendem Ins-

tinkt für „psychologische Interventionen“ begegnen einander darüber hinaus in ihrem 

Menschenbild und ihrer Liebe zum Menschen. Freilich unterscheidet sie das jeweilige 

Ziel, das beim einen Heilung und beim anderen Heil, einmal in dieser Welt und einmal 

in jener ist. Ziele allerdings, die einander nicht nur nicht widersprechen, sondern oft 

genug auf einer Linie liegen und jedenfalls in der Haltung angestrebt werden, dem 

Menschen bestmöglich zu dienen.   

Zeit und Welt, in der sie jeweils gelebt haben, scheinen Lichtjahre voneinander entfernt 

zu liegen. Epochen des Umbruchs werden sie beide genannt, das 20. Jahrhundert, 

das Europa aus den christlichen Monarchien durch Kriege und Totalitarismen hindurch 

in säkulare Demokratien und von der Dampfmaschine zur Künstlichen Intelligenz ge-

führt hat, und das 16., in dem die innere Einheit des Kontinents in der Reformation 

zerbrach und Naturwissenschaft, bildende Kunst und Musik ebenso bahnbrechende 

Sprünge vorwärts gemacht haben.  

Die hier vorgelegte Skizze ist eine Literaturarbeit. Sie stützt sich zum einen auf die 

Grundlagenwerken Viktor Frankls und Elisabeth Lukas‘ zur Existenzanalyse und Lo-

gotherapie, insbesondere Frankls „Ärztliche Seelsorge“, Lukas‘ „Lehrbuch der Logo-

therapie“ und dessen mit Heidi Schönfeld herausgebrachte Fortsetzung „Sinn-

zentrierte Psychotherapie“, Johanna Schechners und Heidemaire Zürners „Krisen be-

wältigen“, Frankls „Der unbewusste Gott“ und unzählige Vorträge und Blogbeiträge.  

   

Auf der anderen Seite schöpft sie aus der wissenschaftlichen Biographie Filippo Neris 

von Louis Ponelle und Louis Bordet, seinen ersten Lebensbeschreibungen der Zeitge-

nossen Giacomo Bacci und Antonio Gallonio, den Akten des Seligsprechungsprozes-

ses sowie diversen kleineren Sammlungen seiner Aussprüche und Handlungen.  

Methodisch orientiert sie sich an den wesentlichen Eckpfeilern der Logotherapie, dem 

Menschenbild, der Frage nach dem Sinn, der Weise der Gesprächsführung und den 



5 

großen Methoden der Dereflexion, Einstellungsmodulation und Paradoxen Intention. 

Anhand gut bezeugter Episoden aus dem Leben bzw. Interventionen seitens Filippo 

Neris wird untersucht, inwieweit Übereinstimmung besteht und inwieweit nicht. 

Während der Quellenwert des erstgenannten Korpus auf der Hand liegt, verdient die 

Literatur zu Filippo Neri eine kurze Diskussion. Die große Biographie von Ponelle und 

Bordet ist fast 100 Jahre alt, sie ist erstmals 1929 erschienen. Dennoch ist sie bisher 

die aktuelle, wissenschaftliche Aufarbeitung seines Lebens. 2015 wurde sie erstmals 

auf Deutsch herausgebracht und für diese Ausgabe wissenschaftlich aktualisiert. An-

tonio Gallonio und Giacomo Bacci waren Mitbrüder Neris in seiner Römischen Ge-

meinschaft. Sie sind also Zeitzeugen, die Selbsterlebtes berichten. Wissenschaftliche 

Distanz und kritische Würdigung wird ihnen schwerlich abzuverlangen sein; sie bleiben 

Aufgabe des Lesers ihrer Erinnerungen. Als Quellen zu den Ereignissen und der Per-

sönlichkeit Neris bleiben sie von unmittelbarem Wert. Die neuen, deutschen Überset-

zungen folgen wissenschaftlich kritisch den besten Textausgaben.  

Eine valide und überaus reiche Quelle zu seinem Leben sind die Akten des kirchlichen 

Seligsprechungsprozesses. Dabei kam das im Gefolge der umfassenden Kirchenre-

form nach dem Trienter Konzil neu geordnete Verfahren zur Anwendung, das im We-

sentlichen bis heute verbindlich ist, und in dem die Schriften und Äußerungen sowie 

der Lebenswandel des Kandidaten oder der Kandidatin untersucht werden. Als Frucht 

dieser Untersuchung liegen uns etwas mehr als 400 unter Eid aufgenommene Zeu-

genaussagen vor, die in den 15 Jahren nach Neris Tod gemacht worden sind. Dem 

Verfasser des hier vorliegenden Opusculums war sie mangels Kenntnis der italieni-

schen Sprache nur beschränkt zugänglich. Es wäre lohnend, sich ihr eingehender wid-

men zu können.  

Sammlungen von Anekdoten und Aussprüchen waren eine nützliche Hilfe zum Auffin-

den interessanten Materials und wurden nach Kräften durch obengenannte Quellen 

hinterlegt.  

Viktor Frankl und Filippo Neri begegnen sich nicht zuletzt auch darin, dass sie gläubige 

Menschen waren. Diese Tatsache als solche sei hier ausgesprochen. Der Gegenstand 

unserer Untersuchung ist nicht religiöser oder theologischer Art. Indem sie einen „ärzt-

lichen Seelsorger“ und einen, mit aller Vorsicht gesagt, „priesterlichen Psychologen“ 

gegenüberstellt, bewegt sie sich an einer Schnittstelle. Es heißt, dass in Filippo Neris 

Leben das Übernatürliche stets präsent war. Wir beschränken hier bewusst den Blick 

auf Aussagen und Ratschläge, die – so gut wir es erkennen können, und manchmal 



6 

nach seiner eigenen Aussage – seiner „physiognomischen Erfahrung“ (Newman, 

1853, Die Secunda infra Octavam Epiphaniae), menschlichen Weisheit, seinem Mut-

terwitz und Humor entspringen. Die religiöse Seite beider Protagonisten ist uns be-

wusst und erfährt allen Respekt; in dieser Abhandlung steht sie außerhalb des be-

trachteten Horizonts. Der Autor, persönlich ebenfalls gläubig, nimmt in diesem Büch-

lein seine Kompetenzen als Natur- und Geisteswissenschaftler in Anspruch und dabei 

die Position Frankls, „für die Logotherapie ist Religion und kann sie nur sein ein Ge-

genstand – nicht ein Standort“ (Frankl 2020, S. 294) und die Perspektive eines Lebens- 

und Sozialberaters ein. Ausdruck dessen wird nicht die übliche, verdeutschte Fassung 

des Namens „(der heilige) Philipp Neri“, sondern durchgehend die originale, italieni-

sche Schreibung „Filippo Neri“ verwendet. 

Indem diese Arbeit von der Lehre Frankls ausgeht und an ihr Maß nimmt, folgt der 

Aufbau nicht dem chronologischen, sondern dem systematischen Zugang. In jedem 

Kapitel wird von Viktor Frankl ausgegangen und ihm bzw. seiner Schule der empiri-

sche Bericht zu Filippo Neri gegenübergestellt und an ihr gemessen. 

  



7 

2. Die Protagonisten und ihr Umfeld –  

Viktor Frankl und Filippo Neri in ihrer Zeit 

 

Viktor Frankl (Wien, 26. März 1905 – Wien, 2. September 1997) und Filippo Neri (Flo-

renz, 21. Juli 1515 – Rom, 26. Mai 1595) haben jeweils annähernd ein Jahrhundert 

durchmessen und erreichten beide für ihre Zeit hohe Lebensalter. Zeit und Umgebung, 

in denen sie lebten, sind weit voneinander entfernt. Wir werfen hier jeweils einen kur-

zen Blick auf ihr Leben, ihr Umfeld und ihre Persönlichkeiten und Anliegen.  

Frankl wuchs im alten Österreich auf, erlebte jung den ersten Weltkrieg, studierte Me-

dizin und etablierte sich als Arzt in der Zwischenkriegszeit, einer Epoche politischer 

Unruhe und wirtschaftlicher Schwierigkeiten. Schon in dieser Zeit entwickelte er das 

Grundkonzept der Logotherapie. Der zweite Weltkrieg und das Unrechtsregime des 

Nationalsozialismus beraubten ihn erst seines ungeborenen Kindes, dann der Familie 

und der Freiheit, seiner Karriere und seines wissenschaftlichen Hauptwerkes und 

brachten ihn in Haft und Folter. Eindrücklich bewies er in diesen Prüfungen den Wert 

seiner Sinnbezogenheit. Nach dem Ende des Krieges und des NS-Regimes kämpfte 

er sich auf der ganzen Linie zurück. Er kehrte heim nach Wien, gründete neuerlich 

eine Familie, wurde wieder ein erfolgreicher Arzt und promovierte ein zweites Mal in 

Philosophie. Er wurde zum vielgelesenen Autor, bekleidete Lehrstühle in Wien und an 

mehreren amerikanischen Universitäten und wurde zur anerkannten fachlichen und 

moralischen Autorität.  

Neris Leben verlief ruhiger. In Florenz in eine gebildete, aber wenig wohlhabende Fa-

milie geboren und bei den Dominikanern erzogen, schlug er das Angebot, einen wohl-

situierten Onkel in Süditalien als Kaufmann zu beerben, nach kurzem Schnuppern aus 

und zog jung nach Rom. Als Erzieher und Privatlehrer verdiente er sich Kost und Quar-

tier, studierte ungeregelt Philosophie und Theologie und verbrachte seine freie Zeit mit 

der Jugend auf der Straße, um sie sinnvoll zu beschäftigen und religiös weiterzubilden; 

nachts betete er gern in den Katakomben. Mit einem älteren Priester gründete und 

leitete er eine Bruderschaft zur Pflege von Kranken und Genesenden, die auf fremde 

Hilfe angewiesen waren, und zur Fürsorge für mittellose und erkrankte Pilger, die Rom 

in den Heiligen Jahren überfluteten. Schließlich wurde er selber Priester und als sol-

cher „der zweite Apostel Roms“. Seine Jugendzusammenkünfte dehnten sich nach 

und nach auf alle Lebensalter und Gesellschaftsschichten aus. Aus ihnen erwuchs ein 



8 

Wandel im gesellschaftlichen Klima Roms, „nebenbei“ die Kongregation des Oratori-

ums, eine bis heute bestehende Weltpriestervereinigung, und schließlich auch die Mu-

sikgattung „Oratorium“; Musiker wie Animuccia und Palestrina zählten zu Neris Freun-

den.  

Frankls Jahrhundert ist gezeichnet von zwei Weltkriegen, totalitären Regimen und ih-

ren Verbrechen einerseits und von rasant wachsendem Wohlstand, unvorstellbaren 

Entwicklungen in Technik und Kommunikation, von der Dampfmaschine bis zum Inter-

net könnte man sagen, andererseits.   

Neri erlebte als Kind, wie die kaiserlichen Truppen 1527 knapp vor Florenz standen 

und man wenig später vom Sacco di Roma erfuhr. Als er 6 oder 7 Jahre später nach 

Rom kam, fand er eine kleine Stadt vor, die noch bis in die 1570er Jahre den alten 

Ring der Stadtmauern kaum zur Hälfte füllte, wie wir einem Stich aus den Civitates 

Orbis Terrarum von Braun und Hogenberg entnehmen können. Er kannte die Floren-

tiner Begeisterung für die Republik und lebte im von den Päpsten absolut regierten 

Rom, in dem die Kultur der Renaissance aufblühte, es aber ebenso Verurteilung zu 

den Galeeren und Todesstrafe gab. Selbst geriet er wiederholt in den Fokus der Inqui-

sition und wurde mit vorübergehendem Berufsverbot belegt.  

Berührungen zwischen beider Welten finden bei aller Verschiedenheit in der Unruhe 

und dem Wandel, die beide Epochen prägten. Eine Gemeinsamkeit liegt darin, dass 

Neri wie Frankl, der das Wirtschaftswunder nach dem Krieg und den amerikanischen 

Wohlstand miterlebte, mit Menschen im existenziellen Vakuum konfrontiert war, jenem 

Zustand, in dem der Mensch genug hat, wovon er leben kann, aber zu wenig, wofür er 

es will (vgl. Frankl, 2020, S. 37ff.), und in dem seine Suche nach Sinn fortwährend 

frustriert wird (vgl. Lukas, 2023, S. 199). Diese Diagnose Frankls trifft auf das Rom des 

16. Jahrhunderts in vielleicht überraschendem Maße ebenfalls zu. Bis zum Wirksam-

werden der Reformen des Trienter Konzils, was auch nach dem Abschluss der Ver-

sammlung 1563 noch einige Zeit brauchte, wurde ein Gutteil der Bevölkerung der Stadt 

von den zahllosen Bischöfen und Kardinälen mit ihrem jeweiligen Gefolge und Be-

diensteten gestellt, die statt in ihren Diözesen am päpstlichen Hof lebten. Das bedeu-

tete, dass in Rom sehr viel mehr Geld ausgegeben als erarbeitet wurde und viele Ein-

wohner über mehr Freizeit verfügten als sie sinnvoll zu nützen wussten. Auf diesem 

Boden erwuchs Filippo Neris Oratorium. Man könnte sagen, dass er mit seinen Nach-

mittagsprogrammen aus Ausflügen, Katechesen, Predigten, Wallfahrten und Musik, 



9 

die er Müßiggang und Karnevalsumzügen im Stil der heutigen Pride-Parades entge-

gensetzte, Erlebniswerte mit Sinnbezug anbot. 

Über die Persönlichkeiten unserer Protagonisten und ihren Zugang zum Leben sagt 

es durchaus etwas aus, dass beide nicht zuletzt für ihren Humor in Erinnerung geblie-

ben sind1. Es drückt sich darin innere Freiheit aus, eine Einstellung, die den Sinn über 

den Zweck stellt (vgl. die schöne Beschreibung in Schechner, 2016, S. 86 ff.), und 

gesunde Selbstdistanz oder, mehr in der Sprache Neris, Demut, frei sein von sich 

selbst. Beide liebten es ferner, ihr Gegenüber durch Fragen herauszufordern, weiter-

zuführen und zu vielleicht überraschenden, jedenfalls erhellenden Erkenntnissen zu 

führen, ohne sie ihnen schon überzustülpen. Neri wird von einem Zeitgenossen „christ-

licher Sokrates“ genannt (Valier, 1975, S. 8ff.), Frankls Therapie bedient sich mit Vor-

liebe des „sokratischen Dialogs“ (Lukas, 2023, S. 114).  

Ihre Anliegen werden wir gemäß Frankls Unterscheidung (Frankl, 2020, S. 292 ff.) 

voneinander differenzieren müssen, Seelenheil beim Priester, Heilung der Seele beim 

Arzt, aber doch als dem Menschen in seiner Suche nach dem Sinn dienend für ver-

wandt ansehen dürfen und die Anwälte dieser Anliegen als solche die im Dialog blei-

ben „müssen“ (Frankl, 2022b, S. 99). Der Arzt mit Blick auf Transzendenz – sei es 

seiner selbst oder der Welt – und der Geistliche mit praktischem Witz, der wollte, dass 

am Boden bleibt, wer keine Flügel hat (vgl. Gallonio, 2017, S. 97), hätten sich, denke 

ich, gut verstanden.   

Zweifellos verbinden sie die Sinnbezogenheit und das Menschenbild insgesamt, dem 

das folgende Kapitel gewidmet ist.  

 

  

                                                           
1 Für Filippo Neri vgl. u.a. den Buchtitel: Goethe, J. W. v., 1965, Philipp Neri – der humoristische Heilige. Arche. 
Darin Goethes Beschreibung Neris aus der Italienischen Reise.  



10 

3. Das Menschenbild  

 

Viktor Frankl würdigt in seinen Schriften und Vorträgen vielfach die große Leistung 

seiner Lehrmeister Sigmund Freud und Alfred Adler, die der medizinischen Wissen-

schaft eine neue Dimension eröffnet haben (vgl. u. a. Frankl, 2015, S. 35 oder Frankl, 

2022a, S. 55f.). Zugleich konstatiert er ihr Verhaftetsein im mechanistischen Weltbild 

der Zeit der Industrialisierung und kritisiert den Blick auf Leib und Psyche allein als 

„Versachlichung dessen, was man Person nennt“ (Frankl, 2022b, S. 9), die so allein 

als Mechanismus, als Apparat betrachtet und im „Seelische[n] nicht nur genetisch re-

duziert wird auf Triebhaftigkeit, sondern (. . .) von der Triebhaftigkeit her auch kausal 

determiniert“ verstanden, „und beides in einem totalitären Sinne“. „Hier klinkt die Exis-

tenzanalyse ein. Sie stellt der psychoanalytischen Konzeption eine andere entgegen: 

An Stelle der Automatie eines seelischen Apparates sieht die Existenzanalyse die Au-

tonomie der geistigen Existenz“ (Frankl, 2022b, S. 12).   

Frankl erblickt im Menschen ein dreidimensionales Wesen. Die seiner Psychotherapie 

zugrunde liegende „Dimensionalontologie“ (Lukas, 2023, S. 21ff.) will die Reduktion 

des Menschen auf seine psychophysischen Gegebenheiten überwinden und den Blick 

weiten. Seine Lehrer überschreitend, beschreibt Viktor Frankl den Menschen als ein 

Wesen aus Physis, Psyche und Nous, Körper, Seele und Geist. Während der Mensch 

die Physis mit der unbelebten Natur sowie Pflanzen und Tieren teilt und die Psyche 

mit den Tieren, macht ihn der Nous so eigentlich als Menschen aus. Anschaulich wird 

das im Gleichnis vom Flugzeug, das sich wie ein Fahrzeug am Boden bewegen kann, 

oft genug auch muss, sich als Flugzeug aber so eigentlich erst erweist, „sobald es sich 

in die Lüfte erhebt“. „[A]nalog beginnt der Mensch, sich als Mensch zu verhalten, nur 

wenn er aus der Ebene psychophysisch-organismischer Faktizität heraus- und sich 

selbst gegenübertreten kann – ohne darum auch schon sich selbst entgegentreten zu 

müssen. Dieses Können heißt eben existieren, und existieren meint: über sich selbst 

immer auch schon hinaus sein“ (Lukas, 2016, s. 24). Ex(s)istieren scheint Frankl hier 

im ursprünglichen, lateinischen Sinn des ex-sistere, des „heraus-Stehens“ eines Sei-

enden, dem sein Sein aus einer höheren Ebene zukommt, zu verstehen, bzw. als ein 

Seiendes, das über sich selber hinauswachsen und damit zu seinem eigenen Dasein 

in reflektierende Beziehung treten kann.   



11 

Anhand des Bildes der Projektion dreier Körper, einer Kugel, eines Kegels und eines 

Zylinders in den Auf- bzw. Grundriss macht Frankl zwei Gesetze der Dimensional- 

ontologie anschaulich (vgl. Frankl, 2020, S. 51 ff.): Die Projektion desselben, dreidi-

mensionalen Körpers in die beiden zweidimensionalen Darstellungen kann wider-

sprüchlich erscheinen (bei Kegel und Zylinder) – und sollte der Zylinder etwa ein offe-

nes Trinkglas sein, so erscheint der Aufriss doch geschlossen. Die Projektion der drei 

Körper in die Ebene des Grundrisses wiederum ist mehrdeutig: in jedem Fall ein Kreis. 

Diese Gesetze des Widerspruchs und der Mehrdeutigkeit seien auch gültig, wenn der 

Mensch auf seine Physis oder Psyche reduziert betrachtet werde. Frankl: „[D]ie Pro-

jektion in die biologische Ebene ergibt somatische Phänomene, während die Projek-

tion in die psychologische Ebene psychische Phänomene ergibt. Im Lichte der Dimen-

sionalontologie aber widerspricht der Widerspruch nicht der Einheit des Menschen. (. 

. . .) Die Einheit der menschlichen Seinsweise, welche die Mannigfaltigkeit der unter-

schiedlichen Seinsarten, an denen sie teilhat, überbrückt, also die Überbrückung von 

Gegensätzen wie Soma und Psyche (. . .), werden wir vergebens in den Ebenen su-

chen, in welche wir den Menschen projizieren. Vielmehr ist sie einzig und allein in der 

nächsthöheren Dimension, in der Dimension des spezifisch Humanen zu finden.“ 

(Frankl, 2022, S. 54)  

Der Blick auf den „ganzen Menschen“ in diesem Sinn ist für Frankl ausschlaggebend. 

Der Mensch als geistiges Wesen ist sinnbezogen, besitzt Freiheit, ist berufen zu Ver-

antwortung und kann und soll Persönlichkeit entwickeln. Die Geistigkeit, die Sinnbe-

zogenheit und die unzerstörbare Intaktheit der geistigen Dimension des Menschen 

sind die unverrückbaren Säulen des Weltbildes der Frankl’schen Psychotherapie. 

 

Wenn wir nun Filippo Neris Menschenbild skizzieren wollen, begegnen wir zunächst 

der Schwierigkeit, dass er kaum Schriften hinterlassen hat und keine systematischen. 

Dennoch sind wir nicht in ernster Verlegenheit, uns eine verlässliche Vorstellung davon 

zu machen. Neri ging sein Leben lang bei den Dominikanern aus und ein, beginnend 

als Kind in San Marco in Florenz und ebenso später in S. Maria sopra Minerva in Rom. 

Er studierte an der päpstlichen Universität Sapienza (vgl. Gallonio, 2017, S. 41), und 

vielfach wird bezeugt, „in theologischen Fragen, in denen er sich gut auskannte, folgte 

er stets dem heiligen Thomas von Aquin.“ (Gallonio, 2017, S. 42) Wir werden also nicht 



12 

fehlgehen, wenn wir das Menschenbild des Aquinaten auch dem Denken Filippo Neris 

zugrunde legen. 

In der Summa Theologica behandelt Thomas von Aquin, Professor an den Universitä-

ten von Paris, Rom und Neapel, „Wesen und Ausstattung des Menschen“ im Ersten 

Teil in den Quaestiones 75 bis 89 (vgl. Aquin, 1937). Nachdem er sich zunächst Gott, 

den Engeln als reinen Geistwesen und der unbelebten Schöpfung gewidmet hat, be-

trachtet Thomas den Menschen als eine Einheit, die geistige und körperliche Substanz 

in sich vereint (vgl. S. Th. I, qu. 75 und 76). Sein Hauptaugenmerk liegt naturgemäß 

auf der Geistigen Substanz, Seele (lat. anima) genannt. In deren Wesenheit unter-

scheidet er „Verstandesvermögen“ („potentiae intellectivae“) und „Sinnesvermögen“ 

(„potentiae sensitivae“), also intellektuelle und sinnenhafte Fähigkeiten (S. Th. I, qu 77, 

3 – Aquin, 1937, S. 102 f.). Im sinnenhaften Bereich siedelt er einen „vegetativen Teil“ 

(Zeugung, Ernährung, Wachstum) sowie äußere (die fünf Sinnne als passive Wahr-

nehmungsfähigkeiten) und innere Sinne (die das Wahrgenommene verarbeiten und 

einordnen – Gemeinsinn, Phantasie, Schätzungsvermögen, Gedächtnis) an (S. Th. I, 

qu 78 – Aquin, 1937, 118 ff.).   

Als die „Verstandesvermögen“ („potentiae intellectivae“) identifiziert Thomas von Aquin 

in erster Linie den Verstand selbst (intellectus), dem er Vernunft (ratio), Verständnis 

(intellegentia) sowie praktischen und spekulativen Verstand (intellectus practicus bzw. 

speculativus) zuordnet, und letzten Endes auch, nicht als Vermögen, sondern als Tä-

tigkeit, das Gewissen (synderesis und conscientia – vgl. S. Th. I, qu 79 – Aquin, 1937, 

S. 144- 195). 

Das Strebevermögen (vgl. S. Th. I, qu 80 – Aquin, 1937, S. 196-202) ist nach Thomas 

(und Aristoteles) Mensch und Tier gemeinsam. Allerdings unterscheidet er innerhalb 

dieser Fähigkeit wiederum sinnliches und verstandesmäßiges Streben und betrachtet 

beim Menschen beide als dem Willen unterstehend (vgl. S. Th. I, qu 81,3 – Aquin, 

1937, S. 210). 

Schließlich diskutiert Thomas den Willen und die freie Entscheidung als Vermögen der 

Geistseele (vgl. S. Th. I, qu 82 und 83 – Aquin, 1937, S. 215-249).  

Legen wir nun das Frankl’sche Menschenbild und das Neri selbstverständliche, thoma-

nische Seite an Seite, so finden wir unterschiedliche Zugänge im Ansatz und in der 

Differenzierung und Systematisierung der Aspekte des Menschseins. Frankl ist an-

schaulich und anwendungsorientiert, sein Ansatz ist stark phänomenologisch. Aquin 



13 

ist deutlich spekulativer und legt Wert auf eine detaillierte Aufschlüsselung aller für ihn 

relevanten Aspekte. Auf den ersten Blick unterscheiden beide sich durch die „Zahl“ der 

Ebenen der menschlichen Natur – Frankl nimmt mit Physis, Psyche und Nous drei an, 

Thomas kommt mir zweien aus, Leib und Seele. Der Unterschied ist aber einer mehr 

der Darstellung als der Sache nach. Thomas versteht den Begriff der Seele (lat. 

„anima“, was auch einfach mit „Leben“, also ein belebtes Geschöpf bezeichnend, kor-

rekt übersetzt wäre) weiter und siedelt innerhalb ihrer einen sinnenhaften Teil an, der 

Mensch und Tier gemeinsam ist, und Frankls Begriff der Psyche entspricht, und „dar-

über“ einen geistigen Teil, der dem Menschen als Kompositum aus Materie und Geist 

allein eignet und mit Frankls Nous korrespondiert.   

Was bei Frankl in der Psyche angesiedelt ist, Befindlichkeit, Gefühle, Instinkte, Begier-

den, Affekte, Gedächtnis und Denkvermögen, „kurzum Kognitionen und Emotionen“ 

(Lukas, 2023, S. 22), findet sich bei Thomas von Aquin entweder direkt im sinnenhaf-

ten Teil der Seele oder wird, wie beim Strebevermögen, differenziert in einen sinnli-

chen und einen geistigen („intellektuellen“) Teil. Die Scheidung zwischen Psyche und 

Nous ist also bei Thomas analog vorhanden, verläuft aber eine innerhalb der „anima“ 

zwischen ihrem sinnanhaften und verstandesmäßigen Teil.   

Parallel dazu sind „Intentionalität“, Willensfreiheit, Religiosität, Gewissen (Lukas 2023, 

S. 22) bei Frankl dem Nous zugewiesen und bei Thomas „intellektuelle Fähigkeiten“; 

seine Aufzählung liest sich ganz ähnlich: geistiges Strebevermögen (das sinnenhafte 

nicht, vgl. o.), Wille, Freiheit, Gewissen und Gotteserkenntnis (vgl. Quaestiones 88 und 

89 – Aquin, 1937, S. 362 ff.). Hier treffen sich also beide im Geistwesen Mensch. 

Wir dürfen sonach bei Viktor Frankl und Filippo Neri vielleicht nicht von formell dem-

selben, insgesamt aber von kompatiblen und substanziell und vor allem im Effekt kon-

gruenten Menschenbildern ausgehen. 

 

  



14 

4. Die großen Methoden der Logotherapie 

 

In ihrem „Lehrbuch der Logotherapie“ identifiziert Elisabeth Lukas im Kapitel „Thera-

piemethoden“ (Lukas, 2023, S. 114) als die charakteristischen Methoden der Logothe-

rapie die Paradoxe Intention, die Dereflexion und die Einstellungsmodulation. Unter 

dem letzteren Begriff will sie „Gesprächstechniken und Vorgangsweisen der Logothe-

rapie wie den Sokratischen Dialog, die Methode des gemeinsamen Nenners, Sinnfin-

dungsgespräche u. a.“ zusammengefast sehen.  

Lukas  charakterisiert diese drei Vorgehensweisen knapp so: Die Paradoxe Intention 

befasst sich mit „dem Umgang des Menschen mit sich selbst“; die Einstellungsmodu-

lation behandelt die „Einstellung des Menschen zu etwas“, die Dereflexion schließlich 

hilft dem Menschen, von sich selbst ab-, über sich selbst hinauszusehen in Selbstdis-

tanzierung und Selbsttranszendenz (vgl. Lukas, 2023, S. 213). 

Die „Methoden“ Filippo Neris liegen auf einer anderen Ebene. Anders als der Arzt, 

Therapeut oder psychosoziale Berater wendet sich der Priester des 16. Jahrhunderts 

aktiv und initiativ an alle Menschen, ob gesund oder krank, in einer Krise oder nicht. 

Das tut er in der Liturgie, in der Katechese, und Neri auch auf originell neue Weise, 

indem er Nachmittagsausflüge und Abend“oratorien“ mit Bewegung, Spiel, Predigt, 

Gebet und Musik entwickelt. Natürlich – und das interessiert uns hier in der Gegen-

überstellung – kommen auch Menschen ihrerseits zu ihm, die meisten von ihnen in 

regelmäßigen Intervallen, sei es um Rat, sei es zur Beichte oder beides. So oder so 

handelt es sich um Personen, die ihr Leben besser in den Griff bekommen, gute Ent-

scheidungen treffen, Schwierigkeiten gut begegnen, Schwächen überwinden möch-

ten. In diesem Bereich finden wir „Interventionen“ Neris, die an logotherapeutische ge-

mahnen. 

Von der Logotherapie sagt Elisabeth Lukas, ihre Stärke bestehe „weniger in einem 

ausgefeilten und reichhaltigen Methodenrepertoire, als vielmehr in exzellenten ‚Richt-

linien der Improvisationskunst‘“, um das Therapieangebot „auf die einzigartige Beson-

derheit eines jeden Patienten in dessen einmaliger Lebens- und Notsituation abzu-

stimmen“ (Lukas, 2023, S. 114). Von Neri gilt das vollends. Die Systematik in seinen 

Methoden erschöpft sich in der Gemeinsamkeit der Ziele. Sein Vorgehen ist spontan 

und kreativ, umfasst Gespräch, Bewegung, Kunst, karitativen Einsatz, Gebet und un-



15 

zählige originelle Herausforderungen zur Selbstüberwindung. Speziell zu letzteren le-

sen wir bei seinem zweiten Biographen Giacomo Bacci, „dass jede Übung, die Philipp 

seinen Schülern auftrug, so extravagant (sic) sie auch sein mochte, immer angenom-

men wurde und immer zu dem Ziel führte, das der Heilige erreichen wollte, denn er 

wusste, was jeder einzelne seiner Schüler vertragen konnte und was nicht“. Bacci 

spricht von den „bizarrsten Übungen“, die Neri manchen kaum, dass sie kamen, und 

häufig, anderen in Jahrzehnten niemals „verordnete“. „Er wusste nicht nur, wer für sol-

che Übungen geeignet war und wer nicht, sondern auch, welches Maß sie verkraften 

konnten.“ (Bacci, 2019, S. 344) Abgesehen davon, dass wir diesen Satz anders for-

mulieren würden, schließlich muss die „Übung“ für die Person passen und nicht um-

gekehrt, ist diese Bemerkung deshalb wichtig, weil man von Neris Zu-Mutungen an 

seine Klienten leicht erschreckt sein könnte, wäre man nicht bereits versichert, dass 

er von Person zu Person und von Situation zu Situation sorgsam und feinfühlig diffe-

renzierte und dosierte. 

Wer Neri und Frankl studiert, entdeckt eine verblüffende Ähnlichkeit der Charaktere. 

Genau wie bei Viktor Frankl finden wir bei Neri im Umgang mit seiner Klientel vier 

charakteristische Züge: eine sichere Intuition in der Menschenkenntnis, Mut und Hu-

mor in den Interventionen und spontan-improvisatorisches Vorgehen, alles getragen 

von einer großen Menschenliebe. 

In diesem Kapitel soll jeweils eine logotherapeutische Methode kurz charakterisiert und 

ihr Beispiele aus dem Leben Filippo Neris beigegeben werden, die Anklänge daran 

zeigen. Eine abrundende Diskussion möchte im Einzelfall ergründen, ob und inwieweit 

– oder eben nicht – über die äußere Ähnlichkeit hinaus eine innere Übereinstimmung 

in der Absicht des Beraters bzw. dem Effekt der Intervention besteht. 

 

4.1. Die Paradoxe Intention 

 „Die Methode der Paradoxen Intention distanziert von psychogenen Auslösern und 

macht sie dadurch unwirksam. Solche Auslöser sind speziell negative Erwartungen, 

sogenannte Erwartungsängste, die die fatale Eigenschaft haben, ausgerechnet das 

Erwartete im Sinne einer „selffulfilling prophecy“ eintreten zu lassen.“ (Lukas, 2023, S. 

115) „Mit [ihrer] Hilfe (. . .) korrigiert der Patient seine überängstliche Erwartung.“ (Lu-

kas, 2023, S. 219) 



16 

Diese Methode wird für irrationale Ängste angewendet – gegen die sie irrationale Wün-

sche einsetzt – und soll den angstneurotischen Kreisprozess unterbrechen, der durch 

ängstliche Charakterdisposition, vegetative Labilität, traumatisierende Ereignisse und 

schwach entwickelte Selbsttranszendenz begünstigt wird. Die Logotherapie erblickt in 

Charakterdisposition und Traumata als Gegebenheiten keinen hilfreichen Ansatz-

punkt. Vegetative Labilität ist durch Lebensstil und Medikation beeinflussbar. Der be-

vorzugte, weil erfolgversprechendste Angriffspunkt aus logotherapeutischer Sicht ist 

die menschliche Fähigkeit zur Selbstdistanzierung und Selbsttranszendenz (vgl. Lu-

kas, 2023, S. 124). In der Paradoxen Intention wünscht der Klient das Gefürchtete, 

das ihn gedanklich ohnehin nicht loslässt, intentional, also willentlich herbei. Dieses 

Kräftemessen zwischen Wunsch (auf der geistigen Ebene) und Furcht (auf der psychi-

schen) führt dazu, dass die beiden sich aufheben. „Es ist einfach unmöglich, sich etwa 

vor dem kommenden Abend zu fürchten und gleichzeitig innig zu wünschen, dass es 

endlich Abend werde. Das ergibt eine reziproke Inhibition.“ (Lukas, 2023, S. 121).  

Der Patient oder Klient wird also angehalten, genau das, was er am meisten fürchtet, 

aktiv herbeizuwünschen, ein Wunsch, der trefflich mit Hilfe von Humor überzeichnet 

und dadurch unterstützt werden kann.  Der Humor hilft dem Patienten, sich über sich 

selbst zu erheben und zu einer existenziellen Umstellung zu gelangen, die mehr als 

Symptombekämpfung ist (vgl. Lukas, 2023, S. 113 und 115 sowie 143). Er erkennt, 

dass das Gefürchtete nicht eintritt, und kommt aus dem Kreislauf frei. 

Zwei Episoden aus Filippo Neris Leben sollen hier angesehen werden, beide haben 

Cesare Baronio zur Hauptperson. Er war einer der ersten Schüler und Mitbrüder Neris 

und später ein berühmter Kirchenhistoriker. Sein Charakter wird als robust, aber ver-

schlossen und zurückhaltend und eher der Betrachtung der ernsten Seite des Lebens 

zuneigend beschrieben. Er war Neris Nachfolger als Leiter der Kongregation, wurde 

nach dessen Tod Kardinal, galt im ersten Konklave von 1605 als papabile und blieb 

persönlich immer ein bescheidener Mann (vgl. Garms, 2018). 

Beispiel 1 

„Als der junge Cesare Baronio sich unter Philipps Führung stellte, bemühte sich 

der Heilige unter anderem darum, seine Eigenliebe abzutöten und schickte ihn 

zu diesem Zweck wiederholt mit einer sehr großen Flasche aus, um Wein zu 

kaufen; allerdings mit der genauen Vorgabe, er solle sich die Flasche erst vom 

Wirt waschen lassen, dann mit hinunter in den Weinkeller gehen, um vor dem 



17 

Kauf von dem Wein zu kosten und sich zu guter Letzt nur einen Finger hoch in 

die große Flasche einfüllen zu lassen und bei der Bezahlung obendrein sich 

peinlich genau das Restgeld aushändigen zu lassen. Baronio hielt sich gehor-

samst an diese Vorgaben und machte sich dadurch in allen Weinschenken un-

beliebt; manche Wirte beschimpften ihn, andere drohten sogar, ihn mit dem 

Stock zu verprügeln.“ (Bacci, 2019, S. 338 f.; vgl. Cerri, 2019, S. 121, bei ihm 

stark ausgeschmückt) 

Beispiel 2 

„Einmal litt Baronio unter einer solchen Magenschwäche, dass er nichts essen 

konnte, ohne dass ihm davon schlecht wurde; nach einer Weile war er so 

schwach geworden, dass er sich auf nichts mehr konzentrieren konnte und Phi-

lipp ihm sogar das Beten verbot, damit es seinen Kopf nicht anstrengte. Wäh-

rend er sich nun mit dieser Krankheit herumtrug, ging Baronio eines Nachmit-

tags, wie es seine Gewohnheit war, in Philipps Zimmer und sah dort auf dem 

Tisch ein großes Stück Brot und eine Zitrone liegen. Der Heilige sagte zu ihm: 

‚Nimm dieses Brot und diese Zitrone, Cesare, und iss alles in meiner Gegenwart 

auf.‘ Baronio befürchtete, dass diese Speise ihm sehr schaden, vielleicht sogar 

lebensgefährlich für ihn sein könne; nichtsdestotrotz vertraute er auf die Tugend 

des Gehorsams, bekreuzigte sich und aß alles auf. Und es schadete ihm nicht; 

im Gegenteil: Sowohl seine Magenschwäche als auch seine Konzentrations-

schwierigkeiten verschwanden.“ (Bacci, 2019, S. 196; vgl. Cerri 2019, S. 139, 

und als Prozessaussage Baronios selbst in Incisa della Rocchetta, II. Band, 

S.  292) 

Beide Episoden handeln davon, dass Cesare Baronio angehalten wird, sich einer un-

angenehmen Situation zu stellen und sie durchzustehen. Es scheint, dass der junge 

Baronio tatsächlich von ängstlicher Charakterdisposition war, und Episode 2 deutet 

vielleicht auf eine vegetative Labilität hin. Von einem traumatisierenden Erlebnis wis-

sen wir nicht ausdrücklich, allerdings kam Baronio zwar als Kind aus gutem Hause, 

aber als unbeholfener Landbub und praktisch mittellos nach Rom und hatte einigen 

Spott einzustecken (vgl. Garms, 2018). Eine noch schwach entwickelte Selbsttrans-

zendenz ist nicht nachzuweisen, bei einem ängstlichen Menschen in seiner Situation 

immerhin möglich. Indikationen für die Paradoxe Intention sind also auszumachen. 

  



18 

Beide Male stellt sich der „Klient“ einer Angst, im Fall 2 ist es eine, die ihn im Alltag 

auch spürbar einschränkt. Für Episode 2 wird überdies berichtet, dass die Intervention 

den erwünschten Erfolg gezeitigt habe. Für Episode 1 dürfen wir es annehmen.  

Baronio entwickelte einen festen, ruhigen Charakter, der sich gegenüber wechselnden 

Meinungen um ihn herum unabhängig zeigte.  

Aktionen dieser Art sind unter dem Namen „scherzo filippino“ sprichwörtlich geworden. 

Neri setzte sie ein, wenn er sah, dass jemand – scheu wie hier oder auch stolz – sich 

selbst im Weg stand, und erkannte, die Person könne durch ein wenig mehr Freiheit 

vom Denken, was die anderen denken, profitieren, ja einen Schub in ihrer Charakter-

entwicklung machen. 

Schwieriger wird die Frage, wie die ausdrücklich genannte „Therapieabsicht“, „seine 

Eigenliebe abzutöten“, aufzufassen ist. Das ist eine religiöse Zielsetzung in der Spra-

che ihrer Zeit. Es sei uns fern, sie weg zu erklären. Aber ist nicht denkbar, dass hier 

zugleich eine psychologische Wirkung angestoßen wird? So Wein einzukaufen kann 

im Effekt wohl eine Übung der Selbstdistanzierung sein.  

Ob Filippo Neri Baronios „Magenschwäche“ und „Konzentrationsschwierigkeiten“ als 

irrationale Ängste erkannt hat, können wir einfach nicht beantworten. Es ist nicht aus-

zuschließen, dass er den Verdacht hatte, Baronio „bilde sich etwas ein“, hyperreflek-

tiere also, und könne durch eine paradoxe Handlung die Irrationalität seiner Sorge 

handfest erfahren. Der Erfolg scheint darauf hinzudeuten. Wir müssen aber eingeste-

hen, weder Neris „Diagnose“ noch seine Auffassung von der Wirkweise seiner Anord-

nung zu kennen. Die Zeitgenossen sprechen hier das Wort „Wunder“ nicht aus, selbst 

in den Prozessakten nicht, das ihnen sonst leicht von den Lippen geht. Ihre Auffassung  

des Ereignisses aus dem Kontext gesehen tendiert aber in diese Richtung.  

Somit können wir konstatieren: Parallelen zur Paradoxen Intention sind phänomeno-

logisch da, in der Disposition des Klienten wie in der Gestalt und Wirkweise der Inter-

ventionen. Wir kennen aber Neris Gedanken nicht. Für eine klare Einordnung in 

Frankls Therapieansatz sind wir zu sehr auf Vermutungen angewiesen, um eine be-

lastbare Aussage machen zu können. 

 

 



19 

4.2. Die Dereflexion 

Viktor Frankl beobachtete, dass – in Elisabeth Lukas‘ Worten – als Gegenpol zum 

Verdrängen von unangenehmen Dingen auch ein „gedankliches Kleben an einem 

Problem(chen) und [das] Nicht-Loslassen[s] von teilweise minimalen Sorgen“ vorkom-

men kann „und nicht minder ungesund ist“. Es mag sein, dass das Verdrängen mehr 

die Strategie im Überlebenskampf, die Hyperreflexion die Versuchung im Wohlstand 

ist. Lukas jedenfalls konstatiert, dass „die Jüngeren mittlerweile dazu [tendieren]“. Die 

logotherapeutische Dereflexion arbeitet auf ein „Unbewusstwerden der überbeachte-

ten Lebensvorgänge“ hin (Lukas, 2023, S. 115). Das tut sie, indem sie die Fähigkeit 

zur Selbsttranszendenz stärkt und damit die Egozentrierung verringert. Die Hyperre-

flexion und ihre unangenehmen Auswirkungen werden dadurch überwunden.  

Selbsttranszendenz ist die Fähigkeit des Menschen, über die Selbstdistanzierung, in 

der er geistig sich selbst gegenübertritt, noch hinauszugehen. „Er kann auch gänzlich 

über sich hinaussehen, ja sich selbst übersehen, weil er sich geistig mit etwas außer-

halb seiner selbst Liegendem befasst“ (Lukas, 2023, S. 213). Ein klassisches Beispiel 

für Hyperreflexion, der durch Dereflexion beizukommen ist, sind Schlafstörungen. 

Die Methode der Dereflexion gibt dem Klienten ein Werkzeugpaar an die Hand. Elisa-

beth Lukas nennt diese Hilfen „Stoppschild“ und „Wegweiser“. Das erstere hilft, das 

destruktive Muster zu bemerken, wenn der Klient hineinzufallen beginnt, dabei gilt es 

aber weniger dem Klienten selbst als eben seiner Hyperreflexion, die es abbremst. 

Zweiterer, der Wegweiser, hilft, von dem Punkt auch wieder wegzukommen und „über 

sich hinaussehen“ zu können. Die Verbindung von „Verbot, ein[em] Ignorieren-Sollen“ 

und „Gebot, ein[em] Nicht-ignorieren-Sollen“ bewirkt die erwünschte Aufmerksam-

keitskorrektur und überwindet die „fehlgeleitete Aufmerksamkeit“ (Lukas, 2023, S. 219, 

im Original kursiv). Konkret sieht das beim Beispiel Schlafstörung so aus, dass dem 

Klienten versichert wird, dass sein Körper sich den notwendigen Schlaf auf alle Fälle 

holt, so gesehen also „nichts passieren kann.“ Stopp dem Sich-darum-Sorgen! Da der 

Mensch aber nun einmal nicht nicht denken kann, gibt der Berater ihm als Wegweiser 

für das unabweisbare Denken eine Aufgabe mit, worauf er es richten soll, ein Ziel au-

ßerhalb seiner selbst, sodass das Problem „übersehen“ werden kann.  

Elisabeth Lukas bringt dazu ein Zitat Frankls, das von Bernanos ausgeht und Filippo 

Neri sicher gefallen hätte: 



20 

„Im ‚Tagebuch eines Landpfarrers‘ von Bernanos findet sich der schöne Satz: 

Es ist leichter, als man glaubt, sich zu hassen; die Gnade besteht darin, sich zu 

vergessen. (. . . .) viel wichtiger als sich viel zu verachten oder sich viel zu be-

achten – viel wichtiger als dies, wäre, sich endlich vollends zu vergessen, das 

heißt, überhaupt nicht mehr an sich selbst zu denken und an all die inneren 

Gegebenheiten, sondern innerlich hingegeben zu sein an eine konkrete Auf-

gabe, deren Erfüllung einem persönlich abverlangt und vorbehalten ist. Nicht 

durch Selbstbeobachtung oder gar durch Selbstbespiegelung, nicht durch ein 

Kreisenlassen des Denkens um unsere eigene Person werden wir frei von un-

seren persönlichen Nöten, sondern durch Selbstpreisgabe, durch das Sichaus-

liefern an eine solcher Aufgabe würdige Sache.“ (Lukas, 2023, S. 228f.) 

Wenn Johann Wolfgang Goethe über Filippo Neri schreibt,  

„[d]ie Maxime des heiligen Bernhard2:  

  Spernere mundum,  [die Welt verachten] 

  spernere neminem,  [niemanden verachten] 

  spernere se ipsum,  [sich selbst verachten] 

  spernere se sperni, [verachten, verachtet zu werden] 

schien ihn ganz durchdrungen zu haben, ja vielmehr aus ihm frisch wieder 

entwickelt zu sein“, (Goethe, 1965, S. 23) 

so begegnen wir bei ihm demselben Gedanken in verschärfter Form. Das lateinische 

spernere (ablehnen, verschmähen) brauchen wir nicht notwendig als destruktiv zu ver-

stehen, wie es die traditionelle Übersetzung unseren modernen Ohren klingen lässt. 

„Selbstpreisgabe“, um der „solcher (. . .) würdige[n] Sache“ zuliebe frei zu sein, trifft es 

gut.  

Womit wir bei Filippo Neri sind und konstatieren können, dass er in diesem Fall Frankls 

Perspektive teilt – oder beide diejenige Bernhards von Clairvaux und Bernanos‘. Wo 

finden wir nun Übungen der Dereflexion in Neris Leben? 

Im Lehrbuch der Logotherapie übertitelt Elisabeth Lukas einen Abschnitt über die 

Dereflexion mit „Ein Rezept gegen den Egozentrismus“ (Lukas, 2023, S. 219). Wenig 

ist von Filippo Neri so lebhaft überliefert worden, wie die zahlreichen originellen „De-

mutsübungen“, mit denen er seine Schützlinge gegen Egozentrismus zu schützen 

                                                           
2 Eigentlich ein Wort des hl. Malachias von Armagh (1094-1148), eines Freundes des hl. Bernhard von Clairvaux. 
Vgl. Wick-Alda, U. & Wodrazka, P. (Hrsg). (2011). Philipp Neri, Schriften und Maximen. Eos. 



21 

suchte. Korrespondierend damit durchzieht die Suche nach und die Anleitung zu 

Selbsttranszendenz konsequent sein Leben. Die Gründung der „Gesellschaft der Al-

lerheiligsten Dreifaltigkeit zur Pflege der Pilger und Genesenden“ gemeinsam mit Per-

siano Rosa 1548 (vgl. Gallonio, 2017, S. 57 ff. und Ponelle, 2015, S. 119 f.) ist nur das 

markanteste Zeichen dafür. Regelmäßig besuchte Neri die Spitäler und hielt auch an-

dere dazu an. Berühmt wurden Aussprüche wie, „die Stunde [des Betens] ist vorüber, 

die Zeit Gutes zu tun noch nicht“ (Bacci, 2019, S. 112) und „wir müssen bisweilen 

Christus [im Gebet] um Christi [im Kranken] willen verlassen“ (Bacci, 2019, S. 233), 

die von ihm überliefert sind. Auch privat war er ständig auf der Suche, wem er helfen 

konnte, ging zu Kranken, half finanziell, setzte sich für Verurteilte ein. Er wollte auch 

keine Zeit für sich allein reservieren und hatte immer seine Zimmertür offen (Gallonio, 

2017, S. 80, S. 362 und Incisa della Rocchetta, 1957, I. Band, S. 55 u. 57). Schließlich 

war er anscheinend auch ein „Spezialist“ im Heilen von Skrupeln, also religiöser Über-

ängstlichkeit, die mit ausgeprägter Hyperreflexion einhergeht (vgl. Bacci, 2019, S. 273-

279).  

Beispiel 1 

„Pater Francesco Bernardi, Mitglied unserer Kongregation, schenkte er seine 

ursprüngliche Heiterkeit zurück, indem er ihn zu einem kleinen Wettlauf mit ihm 

einlud, wodurch seine Trübsal wich.“ (Bacci, 2019, S. 275 f., in einem Abschnitt 

über Zustände „großer Schwermut“; vgl. Incisa della Rocchetta, IV. Band, 

S. 187) 

„So forderte er sie [Jugendliche] manchmal heraus, mit ihm um die Wette zu 

laufen oder um die Wette zu springen.“ (Bacci, 2019, S. 335) 

„‚Seid fröhlich‘, sagte er. ‚Seid immer fröhlich, denn Heiterkeit ist der beste Weg, 

um zur Vollkommenheit zu gelangen; Schwermut hingegen entfernt die Seele 

vom Weg des Guten.‘ Wenn er sah, dass einer von den Jungen sich still von 

den anderen zurückzog, ging er auf ihn zu, nahm ihn an der Hand und forderte 

ihn auf: ‚Los, wollen wir um die Wette laufen? Mal sehen, wer als Erster an-

kommt!‘“ (Cerri, 2019, S. 201) 

Beispiel 2 

„Er sagte (. . . .) [man] solle (. . .) den Müßiggang soviel als möglich vermeiden. 

Personen, welche unter Versuchungen litten, sollten ihre Gedanken davon ab 

und auf irgendeinen gleichgültigen Gegenstand richten; deshalb riet er einem 



22 

seiner Beichtkinder, wenn ihm sinnliche Gedanken in den Kopf kämen, sich so-

gleich mit etwas zu beschäftigen, und wäre es auch nur, die Kreuzbalken des 

Getäfels an der Zimmerdecke zu zählen oder etwas dergleichen.“ (Newman 

1853, Sabbato Hebd. 15. post Pentecosten) 

Beispiel 3 

„Wichtig war ihm auch, dass sie immer beschäftigt waren. So trug er ihnen 

manchmal auf, sein Zimmer zu reinigen oder das Bett zu richten, eine Kiste oder 

ein Tischlein von einer Ecke in die nächste zu tragen, Rosenkränze zu knüpfen, 

Blumenkränze zu bereiten oder ein Buch zu lesen. Alles, solange sie nur nicht 

faul herumstanden; denn Philipp, der selbst immer beschäftigt war, war ein 

Feind jeder Form von Trägheit.“ (Bacci, 2019, S. 253 f.) 

Unter Beispiel 1 sind drei Berichte über ein Mittel zusammengefasst, das Neri oft ein-

setzte, wenn Menschen „melancholisch“, also grüblerisch, selbstbezogen und darum 

zurückgezogen waren. Es hat gleich mehrere Ebenen: Der Wettlauf lenkt ab, die Be-

wegung wirkt auf die Physis und durch sie zugleich auf die Psyche, und ein öffentlicher 

Wettlauf mit einem Priester, damals einer Respektsperson in bodenlanger Soutane 

und Hut, von der gesetztes Benehmen erwartet wurde, hatte zusätzliches Heiterkeits-

potenzial. Pater Bernardi wird in den Prozessakten zudem ein „alter Mann des Rech-

tes“ genannt, schwerlich eine Person, die öffentliche Wettläufe macht (Inchisa della 

Rochetta, IV. Band, S. 187). 

Beispiel 2 dreht sich um den Kampf gegen Versuchungen. Es geht dabei um ein mo-

ralisches Anliegen, kein therapeutisches. Vom Mechanismus her finden wir aber im 

Wiederkehren der Versuchung und der Schwierigkeit, gedanklich von ihr freizukom-

men,  ein Element der Hyperreflexion. Das hier angewandte Mittel ist denn auch kein 

geistliches, sondern ein geistiges. 

Beispiel 3 ergänzt das zweite um den Aspekt stärkerer Selbsttranszendenz. Ein Zim-

mer aufräumen, Gebetsketten knüpfen u. dgl. sind Tätigkeiten, die anderen dienen. 

Geht Filippo Neri hier logopädagogisch vor? Viele der überlieferten Berichte, speziell 

der Befreiung von Skrupeln, enthalten Filippos Zusicherung, es sei „schon gut“, oder 

die Aufforderung, „sorge dich nicht“, mit dem Versprechen zu beten, manche sogar 

eine brüske Zurückweisung. Diese Elemente haben etwas von einem „Stoppschild“ an 

sich; die Betroffenen berichten, dass die ermutigenden Worte Filippos lange in ihnen 

nachklangen und weiter gewirkt hätten, und auch die brüske Abfuhr verfehlte nicht ihre 



23 

Wirkung.  

Es finden sich auch den Wegweiser, den Geist auf anderes zu richten, der fehlgeleite-

ten Aufmerksamkeit ein neues und besseres Ziel zu setzen und in die Selbsttranszen-

denz zu wechseln.  

Die Gestalt der Abläufe lässt also an die Methode der Dereflexion denken. Die Wirk-

weise tut es auch, wird doch jedes Mal die Egozentrik der Aufmerksamkeit durchbro-

chen. Beim Lesen bleibt allerdings der beherrschende Gesamteindruck, dass Neri hier 

einerseits aus allgemeinmenschlicher Erfahrung handelt, wenn er junge Leute zu Spiel 

und Sport ermuntert und nicht zu lang untätig sehen will, und auf überwiegend religiö-

ser Ebene, wenn er Anfechtungen und Skrupel überwinden hilft. Für seine beruhigen-

den Worte und das Gebet gilt das auf jeden Fall. Die schroffen Zurückweisungen, die 

Anna Borromeo für die Bitte, knapp nach einer Beichte schon wieder beichten zu dür-

fen, in Gestalt eines Hinauswurfes (vgl. Newman, 1853, Feria Sexta Hebd. 12. post 

Pentecosten), und ein beim Breviergebet überängstlicher Priester, dem Neri die Tür 

ins Gesicht schlug (vgl. Bacci, 2029, S. 277), einstecken mussten, scheinen als Durch-

brechungen, die starke Emotionen auslösen müssen, auf die psychische Ebene zu 

wirken; ein psychologischer Vorgang also, kaum ein geistiger. Im Effekt vielleicht auch 

ein Anstoß, in die Selbsttranszendenz zu kommen dergestalt, dass das ichbezogene 

Gedankenkreisen durch Rätseln über das Verhalten des sonst so freundlichen Pries-

ters oder sogar Ärger über ihn ausgeschaltet wird. Echte Selbsttranszendenz auf der 

geistigen Ebene fehlt hier aber, und der zweite Fall steht auch wieder stark im Kontext 

von Gebetszusagen.    

Fazit: Wir finden Mechanismen und Bausteine der Dereflexion im Verlauf der geschil-

derten Ereignisse. Die Stringenz logotherapeutischen oder –pädagogischen Vorge-

hens ist nur schwach und gleichsam ausschnittweise auszumachen.  

 

 

 

 

 



24 

4.3. Die Einstellungsmodulation  

Die Einstellungsmodulation korrigiert eine „negativistische Einstellung“ (Lukas, 2023, 

S. 219). Ihre Wirkung beruht darauf, dass der Mensch als geistiges Wesen die Freiheit 

hat, zu Gegebenheiten Stellung zu nehmen und diese Stellung auch zu ändern. Eine 

solche Änderung ist nicht nur ein Perspektivenwechsel, mit dem sie freilich einhergeht. 

Es geht aber um mehr. Der Mensch, der seine Einstellung verändert, sieht nicht nur 

die Welt anders, er verhält sich auch anders in und zu ihr, nimmt eine andere Haltung 

ein, seine Verantwortung wahr, und gibt eine neue Antwort auf das, was er vorfindet. 

„Die Einstellung ist – im Gegensatz zur wesentlich schicksalhaften ‚Stellung‘ – eine 

freie.“ (Frankl, 2020, S. 134) „[Denn] wer sein Schicksal für besiegelt hält, ist außer-

stande, es zu besiegen“ (Frankl, 2020, S. 136) – und umgekehrt.  

In Ihrer Substanz hat die Einstellungsmodulation nach Elisabeth Lukas zwei Schwer-

punkte (Lukas, 2023, S. 116 f.). Je nach dem nämlich, womit ein Mensch zurechtzu-

kommen hat, ergeben sich andere Akzente. Wir erleben, dass der Wohlstand eine 

nicht geringe Herausforderung sein kann, und keineswegs zwangsläufig zu einem er-

füllten, glücklichen Leben führt. Auch für körperliche Fitness oder geistige Weiterbil-

dung gilt das. Auf der anderen Seite erfährt jeder Mensch zu verschiedenen Zeiten 

und auf diversen Ebenen unausweichlich Leid. Und auch hier sehen wir keinen Auto-

matismus: Die Wirkung kann ganz unterschiedlich sein und ist es eben auch je nach 

Mensch – und je nach Einstellung.   

Lukas zeigt nun, dass im ersteren Fall der „Wille[ns] zum Sinn“ (im Original kursiv) 

aktiviert werden muss, „der – wie in jedem Leib ein Herz – in jeder Geistseele ‚schlägt‘ 

und erst eine erfüllende Ausschöpfung des Daseins ermöglicht“. (Lukas, 2023, S. 117) 

Zweiteres erfordert den Einsatz der „Trotzmacht des Geistes“, denn „wenn nichts mehr 

verändert werden kann, kann immer noch die Einstellung zum Unabänderlichen frei 

gewählt werden, und von dieser wiederum hängt ab, wie das Unabänderliche getragen 

wird“, und ob „ein unabänderliches Leid in eine menschliche Leistung, ja, in einen in-

neren Triumph“ verwandelt wird. Das ist möglich, „wie Frankl während seiner bitteren 

Kriegserlebnisse selbst erfahren hat und danach als Botschaft der Hoffnung an alle 

leidenden Menschen weitergab“. (Lukas, 2023, S. 117) Kurz gesagt fördert also die 

Einstellungsmodulation a) „den Willen zum Sinn, verbessert die Einstellung zu Positi-

vem und fördert dessen Ausschöpfung“, oder b) „die Trotzmacht des Geistes, verbes-

sert die Einstellung zu Negativem und ermöglicht dessen Bewältigung“. (Lukas, 2023, 

S. 116)  



25 

Lukas‘ oben zitierte Beschreibung zur  Einstellung zum Negativen enthält mehrfach 

Formulierungen wie „(. . .) Fälle, in denen an einem negativen Tatbestand überhaupt 

nichts zu drehen und zu wenden ist“, „nichts mehr verändert werden kann“, „unabän-

derliches Leid“. Das ist wichtig, Frankl betonte es jedes Mal, wenn er die Trotzmacht 

des Geistes erklärte. Es lag ihm und liegt der Logotherapie fern, Leid hinzunehmen 

und hinzunehmen zu lehren, wenn es abgewendet werden kann.  

Ihrer Gestalt nach umfasst die Einstellungsmodulation als Methode der Logotherapie, 

wie oben erwähnt, eine gewisse Weite an Interventionen und Erscheinungsformen, in 

denen sie angewendet werden kann. Prominent ist der Sokratische Dialog zu nennen 

neben anderen wie der Methode des Gemeinsamen Nenners, Sinnfindungsgesprä-

chen, Verzicht versus Augenblicksbefriedigung oder Finaler Vorleistung. Zwei greifen 

wir hier heraus.  

Der Sokratische Dialog ist eine Methode der Gesprächsführung, in der der Berater 

dem Klienten als „Hebamme“ für dessen Gedanken beisteht und hilft, eine neue Sicht-

weise zu entdecken, und zwar selber. Nach Haberl haben solche Gespräche bei Frankl 

zwei wesentliche Merkmale: Dialogpartner des Arztes (Therapeuten, Beraters) sind 

„Menschen, die keinen Lebenssinn mehr sehen können“ angesichts eines unabänder-

lichen Schicksalsschlages; und es gelingt im Laufe der Konversation, dass sie „neue 

Sinnzusammenhänge erkennen, sich für diese Sicht entscheiden und dem unabän-

derlichen Leid Sinn im Leben geben können“, eine „kopernikanische Wende“ erfahren 

eigene Antworten auf die Fragen finden, die das Leben ihnen gestellt hat. „Dies ist die 

‚höchste Leistung‘, wie Frankl es selbst nennt, die gerade darin besteht, durch die per-

sönliche Einstellung zu einer Erzählung zu finden, die die einzelnen Geschehnisse zu 

einem Sinnzusammenhang verbinden lässt.“ (Haberl, 2010, S. 81)  

Die Finale Vorleistung ist ein Konzept der Logotherapie, das von Elisabeth Lukas 

stammt (Lukas, 2019.) „Final“ meint hier nicht endbezogen, sondern zielgerichtet. Es 

geht darum, in einer menschlichen Beziehung einen Vorschuss an Liebe zu leisten, 

der dem Gegenüber den Einstieg bzw. die Rückkehr in ein wohlmeinendes Miteinan-

der erleichtert. Der andere erhält ein Geschenk an Liebe gratis. Es wird keine Gegen-

leistung eingefordert. Gerade diese Zuwendung, die Druckaufbau vermeidet, ermög-

licht eine reziproke Antwort und damit den Aufbau oder die Wiederherstellung einer 

konstruktiven Einstellung zueinander. 

Sokratische Dialoge liebte auch Filippo Neri zu führen. Im oben schon zitierten, litera-

rischen Dialog seines Zeitgenossen Agostino Kardinal Valier, eines vielschreibenden 



26 

Venezianers, der damals Bischof von Verona war und Neri nur einmal begegnete, als 

dieser aber krank war, und ihn mit dem Büchlein „Philippus, sive de Christiana Laetitia“ 

(Philipp, oder die Christliche Freude – Valier, 1975) ehrte, wird Neri denn auch „Socra-

tes christianus“ (Valier, 1975, S. 8ff.), christlicher Sokrates genannt. Valier beschreibt 

darin einen Abend in einer fiktiven Gesprächsrunde aus realen, lebenden Schülern 

und Freunden Neris. Er versucht darin, Neris Fröhlichkeit und ihre Quellen durch den 

Mund der „Anwesenden“ von verschiedenen Seiten her zu portraitieren. Wir werden 

uns eines Beispiels aus dieser Quelle bedienen, das kein sokratischer Dialog ist, aber 

Einstellungsmodulation zeigt.   

Sokratische Dialoge finden wir bei Bacci und Cerri knapp und lebhaft wiedergegeben, 

sie dienen und als zweites und drittes Beispiel.  

Ein viertes erinnert an die finale Vorleistung Elisabeth Lukas‘. Der besseren Übersicht 

wegen werden sie in thematischen Abschnitten einzeln besprochen. 

Beispiel 1 

„Als Francesco Zazzara noch jung war und Jura studierte, hatte er den Ehrgeiz, 

sich auf diesem Gebiet zu vervollkommnen, um später ein einflussreicher Mann 

am Hof zu werden. Eines Tages ließ der Diener Gottes ihn rufen. (. . . .) dann 

eröffnete er ihm all seine Pläne und fügte hinzu: ‚Wie glücklich du bist! Jetzt 

studierst du, dann wirst du Doktor werden und anfangen, Geld zu verdienen. Du 

wirst dein Haus erweitern, wirst Anwalt sein; eines Tages wirst du vielleicht am 

Gericht arbeiten …‘ Auf diese Weise führte er ihm alle Erfolge vor Augen, die 

die Welt ihm zu bieten hatte und die der junge Mann sich in seiner Fantasie 

schon hatte träumen lassen. Und wieder sagte er zu ihm: ‚Du Glücklicher! Dann 

wirst du keine Sorgen mehr haben.‘ Francesco glaubte, der Heilige meine es 

ernst. Schließlich aber (. . .) flüsterte [er] ihm ins Ohr: ‚Und dann?‘   

Diese Worte prägten sich tief in das Herz des Studenten ein. Er ging nach 

Hause und dachte weiter bei sich: ‚Ich studiere, um in der Welt voranzukommen. 

Und dann?‘ Und je mehr er darüber nachdachte, desto weniger konnte er diese 

Worte aus seinem Herzen bannen. Am Ende beschloss er, alle seine Pläne 

umzuwerfen und seine Gedanken auf Gott zu richten. Er trat in die Kongregation 

ein, wo er bis zu seinem Tode ein vorbildliches Leben führte.“ (Bacci, 2019, 

S. 311 f.) 

 



27 

Beispiel 2 

„Eines Tages traf Philipp einen ihm bekannten Kanoniker, der nach Rom ge-

kommen war in der Hoffnung, dort vielleicht Karriere machen zu können. ‚Seid 

mir willkommen, lieber Freund‘, rief der Heilige ihm zu, als er ihn sah. ‚Was führt 

euch nach Rom?‘ ‚Die Hoffnung‘, antwortete der Kanoniker. ‚Viele haben in die-

ser Stadt ihr Glück gefunden; also will auch ich meinen Würfel fallen lassen, und 

möge er so viele Punkte machen, wie er kann.‘ ‚Nun, wie hoch geht Eure Hoff-

nung denn hinaus; welche Ämter würdet Ihr bekleiden wollen?‘ ‚ Welche Ämter? 

Nun, Mitren sind in meiner Stadt nicht unbekannt. Zur Zeit sind ja einige Präla-

turen vakant, da könnte ich vielleicht zunächst einmal den grünen (i. e. Bischofs-

)Hut erhalten.‘ ‚Und dann ... was noch‘ ‚Na, auf den ersten Schritt folgt der zweite 

... Man setzt seinen Weg fort; vielleicht könnte ich Nuntius oder Legat werden. 

Und nach einigen Jahren eifrigen Dienstes (. . .), könnte ich den grünen Hut 

vielleicht gegen einen roten (Kardinalshut) eintauschen.‘ ‚Und dann?‘ ‚Und dann 

... Ihr wisst doch, dass der Papst unter den Kardinälen gewählt wird. Wer weiß? 

Man hat schon andere gesehen, denen dieser große Wurf gelungen ist. Nun, 

Ihr versteht mich wohl?‘ ‚Und dann ... gesetzt den Fall, es gelingt Euch, Papst 

zu werden?‘ ‚Und dann, und dann ... Was soll diese alberne Frage: „Und dann?“; 

Und dann sterben!‘, antwortete der Kanoniker. Da umarmte der Heilige ihn ganz 

fest und flüsterte ihm dreimal ins Ohr: ‚Mein Herr Kanonikus, und dann sterben, 

und dann sterben, und dann sterben ...‘. Und nachdem er ihm noch einen mit-

leidigen und zugleich gütigen Blick zugeworfen hatte, verabschiedete Philipp 

sich und ließ ihn stehen.“ (Cerri, 2019, S. 79 f.) 

Die ersten beiden Beispiele ähneln einander stark, die Dialoge enden auch auf die-

selbe Note und mit derselben Frage, „und dann“, die im Italienischen (e poi3?) noch 

zugespitzter klingt. Neri fragt sehr pointiert nach dem (letzten) Sinn, und er tut das im 

Wege über den Tod, der laut V. Frankl dem Leben den Wert der Einmaligkeit gibt: „Die 

Endlichkeit, die Zeitlichkeit ist also nicht nur ein Wesensmerkmal des menschlichen 

Lebens, sondern für dessen Sinn auch konstitutiv.“ (Frankl, 2020, S. 119) Die Konfron-

tation mit dieser unausweichlichen Tatsache bringt dem jungen Zazzara wie dem auf-

strebenden Kanoniker die Sinnfrage in eine ebenso unabweisbare Präsenz. Sie ist der 

                                                           
3 In Rom besteht heute eine „Comunità San Filippo Neri – E poi?“, die sich den Zielen Unterstützung, Schulung 
und Gemeinschaft für junge Menschen widmet unter dem Motto „Und dann? – Es ist Hoffnung!“  
Vgl. https://www.comunitaepoi.it/. 



28 

Extremfall der logotherapeutischen Tugend, Szenarien zu Ende zu denken.  

Im Falle Zazzaras kennen wir den Ausgang aus Baccis Bericht, es folgt eine grundle-

gende Einstellungsmodulation: Er hat einen neuen Horizont vor Augen und bezieht 

Stellung, sein Karriereplan wird neu aufgesetzt, von einem starken Sinnbezug moti-

viert. Über sein Leben sind wir gut unterrichtet und wissen, dass er ein hochangese-

hener Priester und glückliches Mitglied der geistlichen Familie um Filippo Neri gewor-

den ist. Wie der Kanoniker aus Cerris Geschichte, bei der wir einige Ausschmückung 

einkalkulieren müssen, reagiert hat, verschweigt der Autor ganz im Sinne seines Titels 

– Das Leben des hl. Philipp Neri in Anekdoten; Anekdoten brechen ja gerne just an 

jener Stelle ab, wo es eigentlich „spannend wird“.   

Dafür zeigt Cerris Erzählung musterhaft die Struktur eines sokratischen Dialoges. Fi-

lippo Neri spricht kaum, ausschließlich in Fragen, praktisch stellt er nur eine einzige, 

und wie ein guter Berater spiegelt er dem „Klienten“ zum Schluss seine eigenen Worte. 

In Baccis Beispiel irritiert, dass Neri fast das ganze Sprechen übernimmt. Es gibt tat-

sächlich reichlich Berichte darüber, dass er gleichsam Gedanken lesen konnte und 

diese Gabe feinfühlig einsetzte, um im geschützten Rahmen zaghaften Gesprächs-

partnern die Selbstoffenbarung zu erleichtern.  

Beide Gespräche beginnen auf Initiative Neris, das mit dem Kanoniker ganz eindeutig. 

Bei Zazzara wird erkannbar vorausgesetzt, dass er mit Neri bereits bekannt war; es 

mag also sein, dass er ihn regelmäßig begleitete. Aber hier landen wir im Bereich der 

Spekulation. Körperkontakt sprengt natürlich den Rahmen jeder Beratung in unserem 

Sinne; er scheint der damaligen Zeit im südlicheren Land keine Schwierigkeiten ge-

macht zu haben. 

Zu welchen Schlüssen berechtigen uns die beiden ersten Beispiele? Beide stellen 

zentral die Sinnfrage, beide zielen auf eine Einstellungsmodulation ab, beide haben 

auch, in unterschiedlicher Ausprägung, sokratische Züge. Diese drei „Bestimmungs-

stücke“ weisen sie klar als logopädagogische Interventionen aus. Ein Mangel freilich 

bleibt: sie werden von Neri initiativ begonnen, nicht von seinen Gesprächspartnern – 

aus heutiger Beratersicht ein absolutes No-Go. Wir stehen also vor logotherapeuti-

schen Gesprächen in einer nicht therapeutischen Situation. 

 

 

 



29 

Beispiel 3 

In Agostino Valiers Philippus erhält der Redebeitrag Silvio Antonianos das 

höchste Lob Filippo Neris. Antoniano (1540-1603) war Jurist, Professor und Vi-

zerektor an der Sapienza, dann Mitarbeiter Kardinal Karl Borromäus‘. Ab den 

1560er Jahren gehörte er zum Kreis um Neri, unter dessen Einfluss er Priester 

wurde und mit dessen Gemeinschaft er immer eng verbunden blieb, ohne ihr 

beizutreten. Er wurde später selbst Kardinal und veröffentlichte ein Buch über 

Kindererziehung, das mehrere Auflagen erlebte (Valier, 1975, Einleitung von A. 

Cistellini).  

Nota bene sind wir hier in einem literarischen Dialog. Sowohl was Antoniano als 

auch was Neri hier sagen, hat Valier ihnen in den Mund gelegt. Wir schöpfen 

aus keiner direkten Quelle, sondern sehen den Eindruck, den Filippo Neri auf 

seine Zeitgenossen gemacht hat. Dies gesagt, lassen wir Antoniano „sprechen“:  

„Ich wurde (. . .) Resolutus genannt4; und zwar weil ich schon gelernt 

habe zu wollen, was mir zustößt. (. . . .) Ich weiß, dass Gott uns väterlich 

leitet; (. . . .) Dieser mein fester Vorsatz (mich nicht an Vergängliches zu 

binden), diese meine unwandelbare Gesinnung – die ich durch göttliche 

Gnade und den Umgang mit guten Freunden und vor allem durch dein 

Werk, Vater (Filippo Neri), erlernt habe – bringt in mir Gemütsruhe her-

vor. Aus diesem göttlichen Geschenk gewinne ich gediegene Freude.  

(. . . .)   

Ständig von diesem guten Greis und von euch (. . .) zum Kampfe ange-

eifert, (. . .) durch häufige Gespräche (. . .) belebt, werden wir siegen und 

als Sieger gekrönt werden, wenn wir nach den Regeln gekämpft haben.“ 

(Valier, 1975, S. 72 f., eigene Übersetzung des lateinischen Originals) 

Antoniano berichtet von diversen Schicksalsschlägen, zwei Todesfällen unter 

seinen Freunden und eigener Krankheit. In allem habe er aufgrund seiner Ent-

schlossenheit heitere Gelassenheit bewahrt.  

Bleiben wir zunächst im Beispiel. Silvio Antoniano bezeugt eine feste Einstellung, die 

ihn angesichts von Schicksalsschlägen, die man mit der Tragischen Trias nicht 

schlecht umschreiben könnte (auch von Schuld bzw. dem Freibleiben davon ist bei 

ihm die Rede), stabilisiert habe. Als Quellen dieser Einstellung gibt er dreierlei an, die 

                                                           
4 „Der Entschlossene“, eine Art Couleruname in den „Notte Vaticane“, einem Studienkreis um Karl Borromäus. 



30 

Gnade Gottes, gute Freunde und „vor allem“ die Hilfe des „Werks“ Filippo Neris. Der 

Prozess der Einstellungsmodulation liegt bereits hinter Antoniano, er wird aber mit dem 

Wort „erlernt habe“ bezeugt – es ist nicht naturgegebene Heiterkeit, was den Sprecher 

hält. Anker dieses Haltes wiederum ist der Sinnbezug, letzten Endes eine himmlische 

Siegeskrone. 

Beispiel 3 ist also ein Beispiel für Einstellungsmodulation kraft der Trotzmacht des 

Geistes, um die der Gewährsmann weiterhin willentlich kämpft, dank deren er Schwie-

rigkeiten (und Geschwätz von Höflingen, wie er ebenfalls berichtet) auswettern kann, 

und zu der ihn ein transzendenter Sinnbezug gemeinsam mit Erlebniswerten im Kreis 

der Freunde stärkt.  

Bei der Bewertung dieses Fallbeispiels im gesamten Rahmen ist einzupreisen, dass 

es eben kein authentisches Gespräch und keine Beratungssituation wiedergibt. Es ist 

ein Rückblick aus zweiter Hand auf eine längere Zeit der Beratung und Begleitung und 

ein historisches Zeugnis dafür, wie Neris Wirken wahrgenommen wurde. Insofern bie-

tet es eine wertvolle Ergänzung unseres Bildes, dem es einen weiteren Rahmen gibt. 

Wie bei den vorigen Methoden fehlt uns die Kenntnis von Neris Reflexionsgrad auf der 

psychologischen Ebene. 

Beispiel 4 

„Außerdem warnte er, wenn jemand ein Unrecht oder eine Enttäuschung sei-

tens eines Fürsten oder sonst eines hochgestellten Oberen erlebte, dann dürfe 

man darüber keinen Zorn zeigen sondern müsse das nächste Mal, wenn man 

vor ihn trete, dasselbe heitere Gesicht wie immer aufsetzen, denn auf diese 

Weise mache man sie sich gewogen.“ (Bacci, 2019, S. 455) 

Das letzte Beispiel haben wir schon oben mit der Finalen Vorleistung in Verbindung 

gebracht. Ein Mensch erlebt eine ungerechte Verletzung, noch dazu im Kontext eines 

Machtgefälles als der schwächere Teil. Der Rat Neris – hier als ein wiederholt erteilter 

allgemein und nicht im Zusammenhang eines konkreten Gesprächs wiedergegeben – 

besteht darin, den Faden der Interaktion mit einer vom Gegenüber keineswegs „ver-

dienten“ Freundlichkeit wieder anzuknüpfen. Die Begründung: der Gesprächspartner 

werde mit Wohlwollen antworten. Halten wir fest, dass Bacci neutral formuliert, „wenn 

a, dann b“, nicht final, „a, damit b“. Das qualifiziert die empfohlene Heiterkeit im Um-

gang als wirkliche Vorleistung und nicht berechnende Investition. Das ist wichtig als 

Kriterium für die zugrundeliegende Einstellung. Die Vorleistung ist gratis. Zielgerichtet 



31 

ist sie auch, aber auf ein gutes Miteinander hin, nicht auf egoistischen Nutzen, in wür-

digender und nicht in herabsetzender Haltung.  

Es scheint mir sonach berechtigt, wieder abgesehen von der Beratungskonstellation, 

die uns hier nicht mitgeliefert wird, den Rat Filippo Neris als den zu einer Finalen Vor-

leistung im logotherapeutischen Sinne aufzufassen. Auch die Intention deckt sich wohl 

in diesem Fall mit Lukas‘ Konzept, und es ist plausibel, dass Neri hier sehr ähnlich wie 

sie wusste, was er tat bzw. riet und warum.  

 

  



32 

5. Schlussfolgerung und Ausblick 

 

5.1. Schlussfolgerung 

Zum Schluss  dieser kleinen Spurensuche soll der Blick auf den Gesamteindruck des 

Vorgefundenen und das Selbstverständnis und Menschenbild der Protagonisten uns 

zu einem Resümee verhelfen. 

Mit den Methoden der Frankl’schen und von Elisabeth Lukas fortgeführten Logothera-

pie als Richtmaß haben wir charakteristische Episoden aus dem Wirken Filippo Neris 

im 16. Jahrhundert zu untersuchen unternommen. Dabei ist zutage getreten, dass 

Neris Vorgangsweise manches mit unseren Konzepten gemeinsam hat und er in be-

stimmten Situationen ähnlich vorgegangen ist. Er liebte den sokratischen Dialog, der 

auch seinem verschmitzten Humor gut entsprach. Ein Großteil seiner Aktivität im Gro-

ßen galt dem Kampf gegen das existenzielle Vakuum bei so vielen seiner Zeitgenos-

sen und gegen die damit einhergehenden Schwierigkeiten in ihren Leben. Hier wie in 

der persönlichen Begleitung im Einzelsetting war ihm darum zu tun, in die Selbsttrans-

zendenz zu führen. Den Segen der Trotzmacht des Geistes bezeugt uns sein Schüler 

„Resolutus“ und zeigt konsequente Einstellungsmodulation in unabwendbarem Leid, 

nicht als einziger von Neris Adepten. Auch die Praxis der Finalen Vorleistung finden 

wir im Repertoire seiner Ratschläge.  

Bei der Methode der Dereflexion haben wir uns schwerer getan. Im Effekt ist unüber-

sehbar, dass Neri grüblerische Verschlossenheit als lähmend erkannte und ihr lebhafte 

und häufige Aufforderungen zur Fröhlichkeit, zu Spiel und Bewegung, zu sinnvoller 

oder zumindest unschuldiger Beschäftigung, kurz zur Selbsttranszendenz entgegen-

setzte. Wenn er dabei auch in Spontaneität und Mut an Viktor Frankl erinnert, so konn-

ten wir doch keine regelrechte Anwendung eines Konzeptes mit Bestimmtheit ausma-

chen.  

Die paradoxe Intention haben wir der Gestalt nach gefunden, ohne sagen zu können, 

was Neris Hintergedanken dabei waren.   

Zweifellos durchzieht seine Tätigkeit eine unbedingte Orientierung auf Sinn, die er für 

jeden Menschen voraussetzt. Der Sinn des Lebens war für ihn, seiner Zeit und seinem 

Beruf entsprechend, mit dem Streben nach ewiger Gemeinschaft mit Gott fest gege-

ben. Im Erfassen und Anstreben von Sinn des Augenblicks war er offener und flexibler 



33 

als viele seiner Zeitgenossen, die weniger Phantasie und, es sei erlaubt es so zu sa-

gen, Verspieltheit hatten. Seine bemerkenswerte Einfühlungsgabe tat das Ihrige dazu. 

In alledem finden wir Haltungen und Interventionen, die uns aus der Logotherapie be-

kannt sind.  

Fragen wir nun nach dem Selbstverständnis unserer Protagonisten. Frankl erklärt es 

frei und direkt, er ist Arzt. Er ist Arzt mit einem offenen Horizont in einem weiten Kon-

text: Er ist promovierter Philosoph und lässt aus Respekt vor der Welt seiner Patienten 

die Tür zur Transzendenz offen. Er ist selbst gläubig.  Als Arzt aber steht er ausdrück-

lich, entschieden und bewusst auf neutralem Boden.  

Filippo Neri ist mit der gleichen Eindeutigkeit Priester. Sein häufiges Diktum, „wer et-

was anderes sucht als Christus, weiß nicht, was er verlangt“ (Bacci 2019, S. 459) und 

andere ähnliche verraten eindeutig Selbsttranszendenz und Sinnstreben, ebenso ge-

wiss sind sie unbedingter Ausdruck religiösen Glaubens. Neri möchte Menschen zu 

Gott führen, nichts anderes ist relevant für ihn, denn „die Gestalt dieser Welt vergeht“ 

(1 Kor, 7,31). Jede menschliche Hilfestellung, die er gibt, steht in dieser Generalinten-

tion. Dabei bedient er sich gern aller Gaben, die die Natur ihm und denen, die sich ihm 

anvertrauen, gegeben hat, nützt seinen Mutterwitz, seine Menschenkenntnis und Er-

fahrung, um Menschen gut zu verstehen und ihnen passende Hilfen an die Hand zu 

geben. „Gratia supponit naturam – die Gnade baut auf der Natur auf“, sagt Bonaven-

tura, und Filippo Neri wusste das auch. Seine natürlichen Gaben waren zahlreich, ein-

hellig wird er als gewinnender Charakter beschrieben, und er nützte sie. Das Ziel blieb 

immer, in die Gnade zu führen, in den Kontakt mit der Welt Gottes. Dabei war er sich 

bewusst, dass in Glaubensdingen nur Freiheit die Heimat echter Überzeugungen sein 

kann. Auch aus menschlicher Klugheit war ihm klar, dass Druck in diesen Dingen kont-

raproduktiv ist, der Mensch nur durch den „Sinn“ angezogen zum Glauben finden kann 

(vgl. u. a. Bacci, 2019, S. 134). So gesehen nahm er eine dem Respekt des logothe-

rapeutischen Beraters nicht unähnliche Haltung ein. Sein Ziel war aber ein anderes. 

Von seinem Selbstverständnis her war er kein Therapeut und wollte auch mehr als ein 

Berater sein, weil er das übernatürliche Ziel für alle für verbindlich hielt.   

Für die Beantwortung unserer Eingangsfrage spielt schließlich auch das Menschenbild 

eine Rolle. Viktor Frankls dreidimensionale Ontologie von Körper, Psyche und Geist 

erlaubt eine klare Zuordnung der Rollen: Leib und „Seele“, das Psychophysikum, sind 

der medizinischen Sorge des Arztes anvertraut. Der Geist, das ist für ihn Axiom, kann 

nicht erkranken, höchstens durch den Krankheitsblock im Psychophysikum in seinem 



34 

Wirken behindert werden. In der Logotherapie ist er die grundlegende Ressource, weil 

er sich im noopsychischen Antagonismus dem Psychophysikum entgegenstellen 

kann. Der Nous braucht keinen Arzt, der (Seelen-)Arzt „braucht“ ihn bzw. hilft dem 

Patienten, ihn zu gebrauchen .  

Filippo Neris bzw. Thomas von Aquins Menschenbild ist zwar materiell in wesentlichen 

Zügen deckungsgleich damit, formell aber zweigliedrig. Das heißt, eine „Psyche“ als 

Revier des Arztes ist hier – noch, möchte man sagen – nicht explizit bekannt. Ihre 

Entdeckung hat Frankl Freud immer respektvoll angerechnet. Die Herrschaft der Ver-

standesvermögen über die Sinnesvermögen und den Geist ergibt in der Sache ein 

paralleles Verständnis von der Wirkweise der Selbstbestimmtheit des Menschen. Und 

die Menschen haben sich ja seit dem 16. Jahrhundert als solche nicht geändert. Die 

Auffassung von ihnen hat es. Hätte man Neri gefragt, ob er ein Seelenarzt sei, so hätte 

er gewiss bejaht, darunter aber nicht dasselbe verstanden wie Frankl. Er hätte die 

Seele im Ganzen, die anima im Blick gehabt und sich für ihre Heilung und Leitung im 

Sinne des „Seelenheils“ verantwortlich gefühlt. Für Frankl bedeutete Seelenarzt zu 

sein, der Psyche im Sinne allein des „sinnenhaften Teils“ der Seele nach Thomas von 

Aquin zur „Heilung der Seele“ (vgl. Frankl, 2020, S. 294) zu verhelfen.  

Frankl in einer Anmerkung zum letzten Kapitel der Ärztlichen Seelsorge: 

„Ich denke, wir sollten es vorziehen, uns mit der Feststellung zu begnügen, daß 

wir da die ‚Natur‘ (in diesem Zusammenhang würden wohl die Ethologen die 

‚Evolution‘ und die Theologen nach wir vor ‚Gott‘ sagen) nicht hinterfragen kön-

nen. Es bleibt uns nichts anderes übrig, als resignierend festzustellen, daß wir 

unmöglich den Zweck eruieren können, zu dem die Natur – oder was immer 

beziehungsweise wer immer – das Sinnbedürfnis in uns eingepflanzt haben 

mag: der Grund dazu, der Sinn, den dies gehabt haben mag,  muß für uns un-

ergründlich bleiben – dieser Sinn ist ein ‚Über-Sinn‘, und an ihn können wir nur 

noch glauben, um ihn gibt es kein Wissen mehr.“ (Frankl, 2020, S. 314) 

Der redliche Naturwissenschaftler zieht hier – als gelernter Philosoph – sauber seine 

methodische Grenze. Als Arzt bleibt er innerhalb des Systems und lässt die Frage 

nach dem „Über-Sinn“ als außerhalb liegend dahingestellt. Neri hätte sich hier als The-

ologe und als Priester positioniert und für die Frage nach dem „Über-Sinn“ zuständig 

erklärt.  



35 

Ausgangspunkt dieses kleinen Streifzuges war die etwas provokante Frage, ob Filippo 

Neri im Rom des 16. Jahrhunderts ein „Logopädagoge“ gewesen sein könne. Aus der 

Beobachtung von Neris Tun, der Reflexion über sein Selbstverständnis darin und sein 

Menschenbild möchte ich sie so beantworten: Neri handelte oft genug wie ein Logo-

pädagoge, aber nicht als ein solcher. 

 

5.2. Ausblick 

Die Europäische Akademie für Logotherapie – Universitär in Graz erwartet von einer 

Diplomarbeit einen Beitrag zur Vertiefung des Theorie-Praxis-Bezuges der beratenden 

Arbeit. Diese kleine, interdisziplinäre Studie ist auf dem Hintergrund der Arbeit als 

Seelsorger auf einer großen Palliativstation in einem Wiener Ordenskrankenhaus ent-

standen. In der „palliative care“ werden Menschen medizinisch unterstützt, deren ge-

sundheitliche Lage durch kurative Medizin nicht mehr verbessert werden kann. Es 

geht, nach einem Diktum Cecily Saunders‘, nicht mehr darum, dem Leben mehr Tage, 

sondern den Tagen mehr Leben zu geben und für die verbleibende Zeit die Lebens-

qualität hoch zu halten. Der Autor dieser Zeilen, der kein Mediziner ist, bezeugt mit 

Hochachtung, wie bewunderungswürdig gut das gelingt. Menschen gegen Schmerzen 

abzuschirmen, Ängste zu nehmen, Beweglichkeit und Kommunikationsfähigkeit zu er-

halten und den sozialen Kontext dabei mit im Auge zu haben schenkt Patienten und 

ihren An- und Zugehörigen Frieden und verlässliche Unterstützung, sodass die letzte, 

größtenteils „passive“ (im gewöhnlichen und im ursprünglichen Sinn des Wortes) Stre-

cke des Lebens eine wertvolle und fruchtbare Phase sein kann. Viele Patienten kom-

men immer wieder auf die Station, um nach Akutbehandlungen oder Krisen stabilisiert 

zu werden und nach einer neuen Ausbalancierung der medizinischen und Aufstellung 

der sozialen Hilfen das Spital wieder zu verlassen. Nicht selten kommen sie nach ei-

niger Zeit zurück, manchmal mehrfach, und es kann eine gewisse Gefährtenschaft für 

diese Zeit entstehen. Manche von ihnen versterben zuhause, manche in anderen Ein-

richtungen, manche in unserer Obhut. Dem interdisziplinären Behandlungsteam gehö-

ren Ärzte, Pflegepersonen, Physio- und Ergotherapeuten, Logopäden, Diätologen, So-

zialarbeiter, Psychologen, Seelsorger, Musiktherapeuten, Ehrenamtliche und ein The-

rapiehund an.  

Zur Faszination des Dienstes in diesem Umfeld gehört, wie verschieden die Men-

schen, die als Patienten in die Obhut der Station kommen, und ihre Situationen sind. 



36 

Gesundheitszustand und Krankheitsphase, soziale Situation und Einbindung, Alter, 

Weltanschauung, Muttersprache, persönliche Vorlieben und Wünsche, Befürchtungen 

oder Ängste, Lebenserfahrung und -einstellung sind von Person zu Person immer ein-

zigartig.   

Dieser unvorhersehbaren Einzigartigkeit versucht das Team jeweils von neuem nach 

besten Kräften und Fähigkeiten gerecht zu werden. Dabei spielen in der konkreten 

Interaktion natürlich die jeweiligen fachlichen Qualifikationen die entscheidende Rolle. 

Es ist aber auch das menschliche Miteinander-Können nicht unerheblich – zumal in 

Ausnahmesituationen, in denen Palliativpatienten und ihre Angehörigen ja sind, das je 

eigene Menschliche mehr bloßliegt als sonst. Zur Teamabstimmung gehört deshalb 

auch diese menschliche Rücksichtnahme, wer mit wem gut kann, soweit sie fachlich 

vertretbar und organisatorisch möglich ist.  

Für den Seelsorger im Krankenhaus ergibt sich eine dreifache „Mischsituation“:   

Anders als sonst im seelsorglichen Kontext ist der Gesundheitszustand Auslöser der 

Begegnung, nicht der Glaube. Der Patient sucht sich nicht den Seelsorger aus, und 

der Seelsorger findet seine Gesprächspartner nicht „nach Glauben sortiert“ vor – eine 

Situation, die ungemein bereichernd sein kann. Aus ihr ergibt sich, dass der Seelsorger 

nicht unbedingt als solcher wahrgenommen wird. Er ist zunächst Mitmensch; ein Mit-

mensch, der den Betrieb kennt; ein Mitmensch, der auf Einladung zuhören kann; 

manchmal der „Joker“ der Station ist, schlicht weil er Zeit hat; manchmal zum Ge-

sprächspartner in großen Lebens- oder weltanschaulichen oder in kleinen, praktischen 

Fragen wird und fallweise schließlich religiöser Begleiter – all das in verschiedenen, 

wechselnden Gemengen, die unvorhersehbar sind.  

Zweitens: Der Religion und der Psychologie ist gemeinsam, dass sie, behutsam ge-

sagt, einer gewissen Reserviertheit begegnen können. Infolgedessen macht es einen 

Unterschied, wo die Person des Patienten im Kontinuum zwischen Vertrauen zu Reli-

gion bzw. Psychologie und „Nichts-damit-am-Hut-Haben“ steht. 

Drittens schließlich werden die beiden ersten Fragen von der menschlichen Dimension 

überlagert. Nicht selten erweist sie sich als wirkmächtiger als sie – und manchmal kann 

die vorige von ihr aus geöffnet werden, sei es für die eigene, sei es für die andere 

Disziplin oder für beide.  

Letztendlich ist es der Patient, der entscheidet, wem er sich zuwendet und öffnet, und 

je nach dem können beide Teammitglieder ungefragt in interdisziplinäre Grenzberei-



37 

che kommen. Die Beschäftigung des Seelsorgers mit der Logotherapie bzw. des psy-

chosozialen Beraters mit religiösen Berührungspunkten erweist sich darum als sehr 

fruchtbar. Je besser die Begleiter in diesen Übergangsbereichen gebildet sind, umso 

sicherer können sie agieren, umso besser den Patienten dienen, umso klarer Grenz-

ziehungen setzen, wo sie doch nötig sind, und umso einfacher untereinander kommu-

nizieren. 

Die Sinnbezogenheit ist dem areligiösen und dem religiösen Menschen gemeinsam, 

sich ihr als Gesprächspartner von der religiösen wie von der logopädagogischen Seite 

nähern zu können, ist wertvoll und hilfreich. Es mag dem einen Patienten leichter fal-

len, mit Frankl nach Sinn zu suchen und die eigene Wertelandschaft zu erkunden, dem 

anderen mit Neri, weil er von seiner vertrauten Seite „einsteigen“ kann. Ihm bestmög-

lich zu helfen, seinen Sinn zu finden – seinen Willen zum Sinn wieder zu entdecken, 

den Sinn des Augenblicks, den Sinn eines – nun größtenteils in der Vergangenheit 

geborgenen – Lebens sehen und bejahen zu können, darum geht es.  

 

Ich möchte darum mit einer Danksagung schließen. Ich danke Viktor Frankl und Elisa-

beth Lukas und allen meinen Lehrerinnen und Lehrern an der EALU für ihre klaren und 

bereichernden Gedanken und ihren wertvollen Einsatz in deren Vermittlung, ebenso 

allen anderen Mitarbeitern der Akademie. Ich danke meiner Cousine Adelheid v. 

Aulock und meiner Kollegen Judith Zöhrer-Erdt, die mich für die Logotherapie begeis-

tert und zu dieser Ausbildung ermutigt haben, und ich danke meinen Mitbrüdern im 

Oratorium des hl. Philipp und der Leiterin des Seelsorgeteams des Franziskus Spita-

les, Anna Köck, die mir den Rücken freigehalten haben, sie machen zu können.  

 

 

 

 

 

  



38 

Literaturverzeichnis 

 

Aquin, Th. v. (1937). Summa Theologica (Vollständige, ungekürzte deutsch-lateinische 
Ausgabe, 6. Band). Pustet. 

Bacci, P.G. (2019). Leben des hl. Philipp Neri. Eos. 

Dusek, M. & Wodrazka, P. (2019). Das Leben des heiligen Philipp Neri in Anekdoten 
nach Oreste Cerri. Be&Be. 

Frankl, V. (2015). Psychotherapie für den Alltag. Herder. 

Frankl, V. (2020). Ärztliche Seelsorge (10. Auflage). dtv. 

Frankl, V. (2022a). Dem Leben Antwort geben (4. Auflage). Beltz. 

Frankl, V. (2022b). Der unbewusste Gott (18. Auflage). dtv. 

Garms, E. (2018). Kardinal Cesare Baronio (1538-1607), der Vater der Kirchenge-
schichte. In M. Dusek & P. B. Wodrazka (Hrsg.), Heilig werden im Oratorium 
(S. 37-44). Be&Be. 

Gallonio, A. (2017). Leben des hl. Philipp Neri. Eos. 

Goethe, J. W. v. (1965). Philipp Neri – der humoristische Heilige. Arche.  

Haberl, G. (2010). Der Sokratische Dialog in Viktor Frankls Logotherapie. [Unpubli-
zierte Diplomarbeit]. Universität Wien. 

Incisa della Rocchetta, G. & Vian, N. (1957). Il primo processo per San Filippo Neri. 
Biblioteca Apostolica Vaticana. 

Lukas, E. (2005). Der Seele Heimat ist der Sinn. Logotherapie in Gleichnissen von 
Viktor E. Frankl. Kösel. 

Lukas, E. (2019). Den ersten Schritt tun. Butzon & Bercker. 

Lukas, E. (2023). Lehrbuch der Logotherapie, Menschenbild und Methoden (5., aktu-
alisierte und ergänzte Auflage). Profil. 

Lukas, E. & Schönfeld, H. (2016). Sinnzentrierte Psychotherapie. Profil.  

Newman, J.H. (1853). Nulla dies sine linea. [Unpubliziertes und unpaginiertes Manu-
skript]. Oratorium Birmingham, Übersetzung Oratorium Wien.  

Ponelle, L. & Bordet, L. (2015). Der heilige Philipp Neri und die römische Gesellschaft 
seiner Zeit (1515-1595). nova et vetera.  

Schechner, J. & Zürner, H. (2016). Krisen bewältigen (3. Auflage). Braumüller. 

Valier, A. (1975). Il Dialogo della Gioia Cristiana. In A. Cistellini, Testi e Studi Oratori-
ani, Band I. Editrice la Scuola. 

 


